
У пошуку сенсiв культури
Наукові студії на пошану академікині

Ганни Чмiль



УДК 130.2(477):791.43:1:008

УДК 130.2(477):791.43:1:008

Рекомендовано до друку Вченою радою Інституту культурології
Національної академії мистецтв України

(протокол № 8  від 25.09.2025)

Виконано в межах фундаментальних наукових досліджень
Інституту культурології 

Національної академії мистецтв України 2025 року

Р Е Ц Е Н З Е Н Т И:
Валерій БІТАЄВ, доктор філософських наук, професор, академік 
Національної академії мистецтв України

Ігор ЮДКІН, доктор мистецтвознавства, с.н.с., член-кореспондент 
Національної академії мистецтв України

Лариса БАБУШКА, докторка культурології, професорка

У пошуку сенсів культури. Наукові студії на пошану академікині Ганни 
ЧМІЛЬ / Монографія: [упорядники: О. Берегова, І. Кузнєцова, А. Ятченко] 
К.: Ін-т культурології НАМ України, 2025. – 352 с.
ISBN 978-966-2241-83-9
DOI 10.5281/zenodo.18336257

Монографію присвячено знаковій для культури України постаті – докторці 
філософських наук, професорці, академікині НАМ України, державній та 
громадській діячці, організаторці реформування і розбудови галузі кіномистецтва, 
директорці Інституту культурології НАМ України ЧМІЛЬ Ганні Павлівні.

Видання містить наукові статті та есеї провідних дослідників наукових 
інституцій Національної академії мистецтв України: Інституту культурології та Ін-
ституту проблем сучасного мистецтва, інтерв’ю з Ганною ЧМІЛЬ з питань розвитку 
кінематографу в незалежній Україні та організації кіновиробництва. Доповнене фо-
тографіями з архіву Інституту культурології НАМ України та архівів ЗМІ.

Для фахівців у галузі філософії культури, кінознавства, культурології, 
мистецтвознавства, дослідників наукових інституцій, викладачів та студентів мис-
тецьких вищих навчальних закладів. 

©	 Інститут культурології НАМ України, 2025
©	 Берегова Олена Миколаївна, 2025
©	 Кузнєцова Інна Володимирівна, 2025
©	 Ятченко Анатолій Дмитрович, 2025
©	 Загоскіна Наталія Юріївна, (живопис, графіка), 2025
©	 Автори, 2025ISBN 978-966-2241-83-9



3

Від упорядників

Монографію «У пошуку сенсів культури. Наукові студії на 
пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ» присвячено знаковій для 
культури України постаті – відомій вченій, педагогині, докторці 
філософських наук, професорці, академікині Національної ака-
демії мистецтв України, дослідниці, організаторці реформуван-
ня і розбудови кіномистецтва в незалежній Україні, директорці 
Інституту культурології НАМ України Ганні Павлівні ЧМІЛЬ.

Діяльність Ганни Павлівни – гармонійна синергія плідних 
наукових розвідок, державницької позиції, мистецького пошуку 
й громадянської відповідальності – у всі часи наповнена про-
фесіоналізмом, людяністю, глибокою ерудицією та стратегіч-
ним мисленням. Ім’я Ганни ЧМІЛЬ – синонім інтелектуальної 
гідності, культурної дипломатії та істинної любові до України. 
Продюсерський талант Ганни ЧМІЛЬ сприяв появі художніх 
фільмів «Другорядні люди», «Чеховські мотиви» (режисер Кіра 
Муратова), «Мамай» (режисер Олесь Санін), інші кінострічки, 
що стали маркерами української культури, відкриваючи світові 
глибину національної душі. 

Орден Княгині Ольги ІІІ ступеня, Велика Золота медаль 
НАМ України, численні нагороди й почесні відзнаки означили 
здобутки Ганни Павлівни ЧМІЛЬ.

В Інституті культурології НАМ України Ганна Павлівна 
ЧМІЛЬ створила простір ефективного наукового пошуку, між-
дисциплінарного діалогу та формування сучасного культуроло-
гічного і філософського дискурсу, що сприяє становленню но-
вих поколінь дослідників культури. 



4

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

Есеї

Видання, ініційоване колективом Інституту культуроло-
гії НАМ України, містить наукові статті та есеї провідних до-
слідників наукових інституцій Національної академії мистецтв 
України: Інституту культурології та Інституту проблем сучас-
ного мистецтва, інтерв’ю з Ганною ЧМІЛЬ з питань розвитку кі-
нематографу та організації кіновиробництва, матеріали архівів 
ЗМІ.

Видання адресоване всім, хто цікавиться філософією, кіно-
мистецтвом і культурою України.



Есеї





 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

7

Ольга БЕНЧ,
PhD, ArtD, професор,

професорка Католицького університету
в Ружомберку, Словацька республіка, 

Київського столичного університету ім. Б. Грінченка, 
народна артистка України

ЖИТТЯ – ЦЕ ЗУСТРІЧ З ЛЮДЬМИ:
ДОБРОЧЕСНІСТЬ ГАННИ ПАВЛІВНИ ЧМІЛЬ

Наш національний геній Микола Гоголь сказав такі мудрі 
слова, що кожна людина в житті прагне, щоб її розуміли так, ким 
вона є насправді, але кожен розуміє її так, ким він є сам. Тому на 
довгій життєвій дорозі зустрічі з людьми, які світоглядно спо-
ріднені тобі у питаннях сутності Життя, є, звісно, Щастям. З Ган-
ною Павлівною мені в Житті дуже пощастило (приватно я на-
зиваю її ласкаво, по-нашому – Ганнуся). Ми зустрілися вперше 
віч-на-віч у Міністерстві культури 2005 року, куди мене призна-
чили заступником Міністра культури, й донині йдемо дорогою 
взаємної поваги, порозуміння і підтримки. 

Чеснота, яку я хочу насамперед виокремити в цій яскравій 
особистості, – це Справедливість. Для Ганни Павлівни Справед-
ливість є щоденною звичкою, через яку вона вільно робить те, 
що об’єктивно справедливо: привласнює не так багато, а дає не 
надто мало, а коли приходять тяжкі часи, то навпаки, вона бере 
на себе не надто мало, а іншим завдає не так багато. Справедли-
вість для Ганни Павлівни не має ознак зовнішнього, формаль-
ного припису, а діє як внутрішня спонука, притаманна приро-



8

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

ді українського звичаєвого права, – умінню ладувати Життя за 
законами гараздів. Це і є сутністю Справедливості за вченням 
Арістотеля. 

Друга Чеснота, якою наділена Ганна Павлівна, – це потреба й 
уміння жити в спілці з іншими людьми за принципами взаємної 
поваги один до одного, яку можна означити як Дружба. Розу-
міння того, що не лише матеріальні потреби змушують люди-
ну єднатися і жити у суспільстві, але є й моральна необхідність 
жити й діяти з подібними собі людьми задля спільного Добра. 
Як керівник на різних посадах, Ганна Павлівна має Талант єд-
нати людей у духовну цілісність на засадах спільної мети задля 
інтересів держави.

Ганна Павлівна Чміль є напрочуд органічною постаттю, яка 
поєднує у собі Талант ученого, педагога, керівника й культур-
но-громадського діяча. Кожна із цих граней її Таланту репре-
зентує одвічний моральний принцип українців, який Григорій 
Сковорода геніально окреслював як триєдність думки, слова й 
дії: як думаю, так говорю, як говорю, так і дію. Оця міцна духов-
на системність мислення Ганни Павлівни дала їй міцний фунда-
мент у самореалізації себе як цілісної особистості й послідовно-
му утвердженні впродовж Життя принципів Добра, Справедли-
вості та Правди.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

9

Олена БЕРЕГОВА,
докторка мистецтвознавства, професорка,

заступниця директора з наукової роботи 
Інституту культурології НАМ України, 
членкиня-кореспондентка Національної 

академії мистецтв України

ГАННА ЧМІЛЬ – АРХІТЕКТОРКА КУЛЬТУРНОГО 
ПРОСТОРУ НЕЗАЛЕЖНОЇ УКРАЇНИ

У світі, де кадри змінюються швидше, ніж думки, де культу-
ра часто губиться в шумі інформаційного простору, є люди, які 
тримають її, як свічу, – обережно, з любов’ю, не даючи їй згас-
нути. Ганна Павлівна Чміль – одна з таких берегинь української 
культури. Її життя і діяльність  – це приклад невтомного под-
вижницького служіння українській культурі, мові, мистецтву, 
людині.

У період становлення української державності після 1991 
року, коли національний культурний простір ще залишався 
фрагментованим і здебільшого русифікованим, Ганна Павлівна 
Чміль стала однією з ключових фігур, які системно впроваджу-
вали українізацію в сферу культури. Її діяльність як заступни-
ці міністра культури і мистецтв України (1995–2001), а згодом 
заступниці державного секретаря цього ж Міністерства (2001–
2003), була спрямована на відновлення української мови, тради-
цій та культурної пам’яті в публічному просторі.

Одним із найважливіших напрямів її роботи було запрова-
дження системи дублювання, озвучення і субтитрування філь-
мів іноземного виробництва українською мовою, що стало пе-



10

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

реломним моментом у формуванні україномовного медіаполя. 
До цього більшість фільмів транслювалися російською, що під-
силювало мовну асиміляцію, розмивало українську національну 
ідентичність і заважало формуванню української політичної на-
ції. Завдяки зусиллям Ганни Чміль українська мова почала зву-
чати на телебаченні, у кінотеатрах, під час культурних заходів – 
не як виняток, а як норма.

На початку 2000-х років Ганна Чміль активно долучилася до 
розвитку українського кіновиробництва не лише як державна 
діячка, а й як продюсерка художніх і документальних фільмів, 
що здобули визнання на міжнародному рівні. Завдяки реалізо-
ваному нею продюсуванню фільмів видатних українських кіно-
режисерів Кіри Муратової, Олеся Саніна, Оксани Чепелик та ін-
ших український кінематограф вийшов з-під впливу російсько-
го медіаринку і почав завойовувати самостійні позиції у світо-
вому кіномистецтві. У цьому контексті доречно буде пригадати 
художні фільми, продюсеркою яких виступила Ганна Чміль. Це, 
зокрема, фільми всесвітньо відомої режисерки Кіри Муратової 
«Другорядні люди» (2001) та «Чеховські мотиви» (2002) – обидві 
стрічки отримали численні призи міжнародних кінофестивалів 
та схвальні відгуки критиків за експериментальну форму та гли-
бокий психологізм. «Мамай» (2003, режисер Олесь Санін) – один 
з перших українських фільмів, номінованих на премію «Оскар» 
як претендент від України. Стрічка отримала Державну премію 
України імені Олександра Довженка.

Ганна Чміль стала також продюсеркою документального 
фільму «Реальний майстер-клас» (2008, режисерка Оксана Чепе-
лик), присвяченого дослідженню процесів творчості та культур-
ної взаємодії.

Окрім продюсерської роботи, Ганна Павлівна неодноразово 
брала участь у створенні сценаріїв таких кінострічок, як «Лео-
польд, або Втеча від свободи» (1999) (режисер – Роман Ширман), 
фільми режисера Ростислава Плахова-Модестова «Витоки. По-
вість минулих літ» (2001), «Ще як були козаками. У колі першім» 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

11

(2002), «Загублений рай» (2008). До речі, у фільмі «Загублений 
рай», який було знято до 200-річчя Миколи Гоголя, Г. Чміль висту-
пила як авторка сценарію, продюсерка та наукова консультантка, 
що підкреслює її глибоку залученість у створення фільму не лише 
як управлінця у сфері кінематографу, а й як інтелектуальної спів-
творчині. Усі ці сценарії склали серію культурологічних проєктів, 
які Г. Чміль реалізовувала у співпраці з українськими кінорежи-
серами, поєднуючи історичну реконструкцію з філософським 
осмисленням української культурної спадщини.

Вагомим внеском Ганни Павлівни Чміль у формування су-
часного культурного простору України була її управлінська ді-
яльність у сфері кінематографії, зокрема на посаді голови Дер-
жавної служби кінематографії Міністерства культури і туризму 
України (2006–2010), де вона координувала державну політику у 
сфері кіно, сприяла впровадженню продюсерської моделі кіно-
виробництва, захисту авторських прав кіномитців та україніза-
ції кіно. Також Г. П. Чміль активно працювала над збереженням 
та популяризацією національної кіноспадщини, виконуючи у 
2010–2011 роках обов’язки генерального директора Національ-
ного центру Олександра Довженка – головної архівної установи 
українського кінематографу.

Вона також була однією з ініціаторів створення телеканалу 
«Культура», який став платформою для трансляції україномов-
ного контенту: театральних вистав, документальних фільмів, 
музичних програм, дискусій з митцями та інтелектуалами. Це 
був унікальний в українському культурному просторі медіапро-
єкт та одночасно інструмент культурної політики, що сприяв 
формуванню національної ідентичності через екранну комуні-
кацію.

На початку 2000-х років, коли український медіапростір пе-
реживав трансформацію від пострадянської інерції до пошуку 
національної ідентичності, виникла потреба у створенні теле-
каналу, який би не просто інформував громадян про важливі 
події суспільного життя, а формував культурну свідомість. Не в 



12

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

останню чергу завдяки зусиллям Ганни Павлівни Чміль – філо-
софа, культурологині, медіаекспертки, державної діячки – було 
створено умови для запуску телеканалу «Культура».

Ганна Павлівна  Чміль активно просувала ідею створення 
спеціалізованого державного телеканалу, присвяченого культу-
рі. Її бачення було чітким: телеканал має стати платформою для 
збереження, популяризації та осмислення української культур-
ної спадщини, а також для підтримки сучасного мистецтва, осві-
ти і духовного розвитку. Ганна Павлівна також запропонувала 
власне бачення механізму фінансової підтримки новостворено-
го каналу.

В одному з інтерв’ю, яке мені пощастило взяти у берез-
ні 2000 року у Ганни Павлівни як тодішньої заступниці міні-
стра культури і мистецтв, вона запропонувала прискорити 
прийняття закону про збір від реклами і спрямувати п’ять 
відсотків від суми збору не тільки на розвиток національно-
го кінематографу, як було визначено в проєкті закону, а й на 
створення культурологічних програм. Також Ганна Павлівна 
повідомила про альтернативний проєкт телеканалу «Культу-
ра», який розроблявся на базі Національної кінематеки Укра-
їни з урахуванням культурних потреб українського глядача. 
«Зважаючи на те, що основним програмним продуктом телеба-
чення більшість наших громадян вважає фільм, то п’ять тисяч 
фільмів вітчизняного виробництва, що зберігаються у фондах 
Національної кінематеки, вже зараз могли б стати основою для 
щоденного 2–3-годинного мовлення каналу «Культура», – ска-
зала тоді Г. П. Чміль (Берегова, с. 5).

Ганна Чміль не лише ініціювала створення каналу, а й роз-
робила його концептуальну модель, яка поєднувала культуро-
логічні, філософські та медіакомунікаційні підходи. Вона напо-
лягала на тому, що «Культура» має бути не комерційним, а про-
світницьким проєктом, здатним протистояти засиллю розва-
жального контенту. Її ідеї знайшли відображення у програмній 
політиці каналу: трансляції театральних вистав, документаль-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

13

них фільмів, музичних концертів, лекцій, дискусій з митцями та 
інтелектуалами.

Сьогодні телеканал «Культура»  – це не просто телевізійна 
станція, а символ культурної стійкості, і його поява  – резуль-
тат стратегічного мислення, наукової глибини та державницької 
позиції Ганни Чміль. Її внесок у розвиток україномовного мов-
лення та культурологічного контенту українського телеефіру є 
неоціненним.

Діяльність Ганни Чміль часто охоплювала законотворчу 
сферу: вона брала участь у розробленні низки законів, що ре-
гулювали авторські права, продюсерську систему кіновиробни-
цтва, публічний показ фільмів, а також розвиток кінообслугову-
вання громадян – усе це в контексті українізації інформаційного 
простору.

Від 2011 року діяльність Ганни Павлівни Чміль пов’язана з 
Інститутом культурології Національної академії мистецтв Укра-
їни, де вона обіймала посади радника при дирекції (2011–2013), 
завідувачки відділу світової культури та міжнародних культур-
них зв’язків (2013–2019), а від 2019 року і до сьогодні вона є ди-
ректоркою цієї наукової установи.

У своїх наукових працях, зокрема в монографії «Екранна 
культура: плюральність проявів» (2003), Чміль обґрунтовує роль 
медіа в сучасній культурній реальності, які вважає не лише за-
собом передачі інформації, а механізмом конструювання нової 
культурної реальності, інструментом культурної політики, здат-
ним впливати на суспільні цінності, естетичні орієнтири та на-
ціональну пам’ять. Вона пише: «Українізація – це не повернення 
до минулого, а створення нового культурного простору, де укра-
їнська мова і смисли є основою комунікації» (Чміль, с. 64).

За час роботи в Інституті культурології НАМ України 
Г. П.  Чміль була керівником тем фундаментальних наукових 
досліджень «Візуалізація сучасного культурного простору» 
(2013–2017), «Культуротворчий простір екрану: сучасні інтер-
претації і смисли» (2018–2020), «Екранна культура в реаліях по-



14

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

стсучасності: глобальне суспільство, медіа-технології, рекламна 
пам’ять» (2021–2024). Результатом розробки цих актуальних у 
сучасній гуманітаристиці тем стали численні статті вченої, її мо-
нографічні праці «Візуалізація реального в сучасному культур-
ному просторі» (2013, у співавторстві з Н. Корабльовою), «Лю-
дина – екран: візуальна антропологія (пост)сучасності» (2020), 
«Антропологія образів Homo на екранній поверхні» (2024), при-
свячені трансформації образу людини в умовах візуального пе-
ренасичення.

Сьогодні Ганна Павлівна Чміль є одним з духовних стратегів 
формування українського культурного простору, вона доклала 
багато зусиль і продовжує плекати інформаційний ландшафт 
України, нову культурну екосистему, де українська мова, мис-
тецтво, пам’ять і культурна спадщина є основою національного 
самовираження. Її внесок у розвиток української культури – це 
приклад стратегічного мислення, глибокої наукової рефлексії та 
державницької відповідальності.

	 Література:

1.	 Берегова О. Україні – свою «Культуру». Україна молода, 1 квітня 2000 
року, № 60 (1380), с. 5.

2.	 Чміль Г. «Людина  – екран: візуальна антропологія (пост)сучасності» 
(2020): монографія. К.: Ін-т культурології НАМ України, 2020. 256 с.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

15

Оксана БІТАЄВА,
кандидатка мистецтвознавства, доцентка,

заступниця директора з науково-грантових питань
Інституту культурології НАМ України

КЕРІВНИК, НАУКОВЕЦЬ, ОСОБИСТІСТЬ: ШТРИХИ 
ДО ПОРТРЕТА ГАННИ ПАВЛІВНИ ЧМІЛЬ

Коли я згадую роботу поруч із Ганною Павлівною, то з’яв-
ляється відчуття, ніби я прожила цілу маленьку епоху. Здаєть-
ся, ніби зовсім недавно  вперше увійшла до її кабінету на по-
саді старшого наукового співробітника, а згодом і заступника. 
У пам’яті ще свіже те хвилювання, коли доводилося звикати до 
нового місця, до нових обов’язків і, що найважливіше, до нового 
керівника. У мене, як у кожної людини, яка вперше приходить 
у новий колектив, виникали хвилювання, чи зможу виправда-
ти довіру керівника, чи зможу знайти правильні слова і зробити 
відповідні вчинки, щоб стати гідним членом команди.

Але всі ці сумніви розвіялися вже після перших днів робо-
ти з Ганною Павлівною. Вона зустріла мене спокійно, уважно, з 
тією теплотою, яка одразу надає впевненості. Я побачила перед 
собою не просто керівника, а людину, в якій дивовижним чином 
поєдналися наукова глибина, мудрість, вимогливість і водночас 
щирість та людяність. У той момент прийшло розуміння: пра-
цювати під її керівництвом – це справжній шанс і велика честь.

Шановна Ганно Павлівно! Значну частину життя Ви присвя-
тили науці, а саме культурології. Це слово для багатьох здаєть-
ся абстрактним, але у Вашому житті воно набуло конкретного 
змісту. Ви довели, що культурологія – це не лише про культуро-
логічні дослідження, а про саму людину, про наше вміння чути 
один одного, бачити цінність у традиціях і водночас сміливо кро-
кувати у майбутнє. Ваші наукові праці, Ваша здатність пояснюва-
ти складні речі простою мовою – усе це сформувало цілу школу 
послідовників. Але для мене найцінніше – те, що Ви самі є живим 



16

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

утіленням цієї науки. У кожному Вашому слові відчувається по-
вага до культури, до людського світу, до духовних основ, на яких 
ми всі стоїмо, якими керуємось у складних ситуаціях сьогодення. 

Коли я думаю про Ваш шлях, то бачу перед собою довгу й на-
сичену дорогу. Це конференції та статті, монографії, численні на-
укові праці а також багато людей, яким пощастило працювати з 
Вами, які пам’ятають Вас і завжди згадують із вдячністю. Це вмін-
ня не зупинятися навіть тоді, коли інші втомлюються. Це сила ха-
рактеру, яка дає змогу долати труднощі й надихати тих, хто поруч. 
У Вашому житті є чимало досягнень, якими можна пишатися, 
але найголовніше досягнення – це Ви самі, Ваша особистість, яка 
лишає слід у серцях людей. Я маю честь спостерігати за тим, як 
Ви керуєте нашим колективом. Це особливе мистецтво. Ви вмієте 
бути вимогливою, але ніколи – байдужою. Ви вмієте підтримати 
словом, навіть коли критикуєте. Ви бачите сильні сторони кож-
ного й даєте можливість розкритися. І це справді безцінно. Адже 
в сучасному світі так рідко зустрінеш керівника, який не лише 
організовує роботу, а й створює атмосферу довіри та співпраці. 
Для мене робота поруч з Вами – це школа. Школа не лише профе-
сійних навичок, а й людяності, відповідальності, вміння мислити 
широко. Ви показали мені, що справжній керівник – це не лише 
посада чи титул, а людина, яка вміє вести інших за собою прикла-
дом, а не наказами. І за це я вдячна Вам найбільше.

Ваш ювілей – це не лише Ваше свято. Це свято для нас усіх, 
хто має щастя працювати з Вами. Бо Ваша енергія, Ваша відда-
ність справі, Ваша доброта відчутні у кожній справі, у кожному 
дні нашої роботи. Ви залишаєтесь прикладом активності й неви-
черпного оптимізму, який надихаєте нас вірити, що вік – це не 
межа, а лише число, за яким стоїть мудрість і досвід.

Дякую Вам за час роботи поруч із Вами, який для мене став 
дорогоцінним досвідом. Я вірю, що попереду ще багато спільних 
проєктів, багато успіхів і здобутків. І хай цей ювілей стане лише 
ще одним кроком до нових вершин.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

17

Олександр БУЦЕНКО,
радник при дирекції Інституту культурології НАМ України,

директор Центру розвитку «Демократія через культуру»

УСТРЕМЛІННЯ ЯК МОРАЛЬНИЙ ІМПЕРАТИВ

Цей спогад невпинно повторюється, наче сон, хоч я вираз-
но пам’ятаю ті миті, навіть обличчя перехожих, запах централь-
ної вулиці Нурчепинга, другого за розміром шведського міста, 
після Стокгольма, коли ми, три-чотири особи, учасники укра-
їнської делегації до Швеції, зокрема Ганна Павлівна Чміль, тоді 
голова Державної служби кінематографії Міністерства культури 
і туризму України, я та мери двох українських міст поспішали 
з однієї зустрічі на іншу, запізнювались, а тому трохи не бігли 
вулицею. «Що трапилося? Якесь лихо, пожежа?»  – співчутли-
во зупинялися перехожі. Ні-ні, заспокоювали ми, засапуючись, 
просто запізнюємося на важливу зустріч. Тоді все гаразд, посмі-
халися шведи, не варто бігти, нікуди не втече зустріч, і все буде 
гаразд.

Спершу я думав, що повторюваний спогад – це ніби метафо-
ра нашого постійного поспіху, звички незмінно бігти, виправдо-
вуючи цим неминучі втрати. Але недавно, гортаючи монографію 
Г.П. Чміль «Екранна культура: плюральність проявів» (2003), я 
наштовхнувся на один із, як модно казати, «маркерів» сучасної 
творчої людини – устремління. 

Словник української мови в 20-ти томах дає визначення сло-
ву «устремління» як «цілеспрямоване прагнення до чогось». І 
той спогад, пов’язаний з Ганною Павлівною Чміль, набув зовсім 



18

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

іншої тональності, ніби розкриваючи прихований образ. Не-
змінне прагнення до нової висоти  – чи то в професійній мис-
тецькій, чи організаторсько-продюсерській діяльності, чи в сус-
пільному й особистому житті, є і живильною силою, і тягарем, 
який Ганна Павлівна мужньо несе вже багато років. Устремлін-
ня – це не просто прагнення чогось досягнути та рух уперед, але 
й уміння озирнутися, осмислити, а часом – переосмислити про-
йдений шлях. Це численні здобутки і в галузі культури, і мови, і 
кіно, які часто-густо привласнені іншими, але від того не втрати-
ли своєї цінності. Це вміння розгледіти та підтримати таланти, 
надихнути їх і порадіти їхнім успіхам. Це мужність витримати 
критику та опалу, але не поступитися сумлінням. Це, власне, те, 
що примушує не зупинятися, бігти до бажаної мети, хоч як це 
буває складно. Мабуть, тому той невпинний спогад я умисно 
повторюю в пам’яті, шукаючи нового й нового змісту, такого не-
обхідного в наш час.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

19

Віолета ДЕМЕЩЕНКО, 
докторка філософії (PhD, історія),

кандидатка історичних наук, доцентка, 
завідувачка відділу культурної антропології

ІК НАМ України

ПРИСВЯЧУЄТЬСЯ ГАННІ ПАВЛІВНІ ЧМІЛЬ

Я надзвичайно вдячна долі за зустріч з Ганною Павлівною 
Чміль. Вона є відомим українським науковцем, культурологом, 
філософом, кінознавцем, організатором кіновиробництва, чле-
ном Cпілки кінематографістів України, педагогом.

Окрім того, що Ганна Павлівна – прекрасна, талановита, 
розумна інтелігентна людина, серйозний учений, академік і ке-
рівник Інституту культурології, вона завжди вражає мене сво-
єю людяністю. Важко уявити іншого керівника на її місці. Може 
здаватися, що в її кишені багато ключів до душі кожного, з ким 
вона спілкується, але так і є: у неї з кожним своя розмова, і вона 
завжди може знайти потрібний ключ до людини й правильну 
ноту в спілкуванні. У скрутні життєві моменти вона завжди 
допомагає людям, і неодноразово це було і в нашому інститут-
ському колективі. Це говорить про те, що вона надійний колега, 
партнер і товариш.

Мені подобається в Ганні Павлівні те, що вона не відстає від 
сучасності і завжди намагається бути в тренді як у житті, так і в 
науці. У неї прекрасне почуття гумору, вона вміє гарненько по-
шуткувати сама з себе, а це насамперед ознака високого інтелек-
ту. Вона із захватом підхоплює і розвиває нові ідеї, нові наукові 
віяння у своїх дослідженнях. Ганна Павлівна завжди підтримує 



20

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

молодь, намагається допомогти порадами, радіє, коли молодим 
ученим вдається зробити внесок в українську науку, підвищити 
свій статус, оприлюднити дослідження на міжнародному рівні.

Я завжди зацікавлено спостерігаю, коли вона в «муках на-
роджує» нову монографію і бідкається, що думок немає, а потім 
може перекреслити все і зробити зовсім інакше, ніж було, і, що 
цікаво, навіть краще, бо якось увечері за кавою в неї відкрився 
потік свідомості, і вона знайшла те, над чим так довго мучила-
ся. Оскільки Ганна Павлівна за знаком зодіаку Терези, то вона 
постійно шукає рівновагу, але її перфекціонізм досить серйозно 
заважає це робити. 

У робочому кабінеті Ганни Павлівни стіл завжди заповнений 
паперами: дисертаціями, статтями, монографіями, службовими 
документами. Я завжди дивуюсь, звідки в неї стільки енергії і 
сили на цю титанічну роботу, хоча вона сама визнає, що по суті 
для неї кава, як паливо для машини, а звідти й сили. 

Ганна Павлівна, окрім інтенсивної і напруженої наукової 
роботи, відповідальності за колектив інституту і загалом його 
існування, ще успішно встигає здійснювати педагогічну діяль-
ність, зокрема працюючи з магістрами факультету кіно і телеба-
чення КНУКіМ.

Сміливо можна говорити про те, що сучасне українське кі-
номистецтво має подякувати Ганні Павлівні за її серйозний вне-
сок в його розвиток і підтримку. З 1995 по 2001 р. вона працю-
вала заступником міністра культури і мистецтв України. З 2006 
по 2010 р. вона була головою Державної служби кінематографії 
Міністерства культури і туризму України, а з 2010 по 2011  р. 
в.о. генерального директора Національного центру Олександра 
Довженка. Вона постійно підтримувала й підтримує таланови-
тих кінорежисерів, була продюсером художніх фільмів: «Друго-
рядні люди» (2001 р.) та «Чеховські мотиви» (2002 р.) режисера 
К. Муратової, «Мамай» (2003 р.) режисера О. Саніна; докумен-
тального фільму «Реальний майстер-клас» режисер О. Чепелик 
(2008  р.). Окрім цього, вона брала участь у створенні сценарі-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

21

їв фільмів «Леопольд, або Втеча від свободи» (1999  р.), також 
у співавторстві з Р.  Плаховим-Модестовим: «Витоки. Повість 
минулих літ», «Ще як були козаками. У колі першім» (2002 р.), 
«Загублений рай» (2008 р.), до 200-річчя М. Гоголя. За її участю 
було підготовлено низку законів і підзаконних актів, пов’язаних 
із запровадженням продюсерської системи кіновиробництва в 
Україні, захистом інтелектуальної власності й авторських прав, 
регулюванням правил публічного показу та розповсюдження 
фільмів, розвитком кіноіндустрії і поліпшенням кінообслугову-
вання. 

Ганна Павлівна і сьогодні проводить активну роботу з роз-
роблення української кінотематики, публікує статті, моногра-
фії, тези, бере участь в міжнародних конференціях та форумах. 
Завдяки її працям з проблем філософії культури, кіномистецтва 
і кінематографії нашим розмовам, в яких вона щедро ділиться 
досвідом щодо проведення досліджень у галузі української кі-
нематографії, я зовсім по-іншому почала сприймати як історію 
українського кіно, так і усвідомлювати суть його національної 
специфіки й мистецької складової, за що їй дуже вдячна. 

Сьогодні, в ювілейний день народження, хочеться побажати 
Ганні Павлівні міцного здоров’я, нових досягнень, творчого натх-
нення, любові й тепла від рідних, близьких і друзів, визнання ко-
лективу, довгих років життя, мирного неба й перемоги України. 



22

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

Руслана ДЕМЧУК,
докторка  культурології (культурологія), 

кандидатка філософських наук (релігієзнавство), доцентка,
завідувачка відділу культурно-цивілізаційних досліджень 

Інституту культурології НАМ України 

ПОСТАТЬ ГАННИ ПАВЛІВНИ ЧМІЛЬ У РАКУРСІ
ПЕРСПЕКТИВИ КУЛЬТУРОЛОГІЧНОГО ЗНАННЯ

Уперше я потрапила до Інституту культурології НАМ Укра-
їни на початку 2012 року з питання організації Переддипломної 
практики магістрів-культурологів. Перед тим Акредитаційна 
комісія Магістерської програми кафедри культурології НаУК-
МА (місце моєї роботи) вказала на відсутність у навчальному 
плані кафедри Переддипломної практики як на суттєвий недо-
лік навчального процесу. 

Справді, від часу розпаду радянської квазіімперії СРСР, 
коли швидко змінювалися менталітет та колективна свідомість, 
зокрема закладів освіти, культурологія набула актуальності як 
така царина знання, що функціонально здатна замінити істо-
ричний матеріалізм, спішно вилучений з вузівських навчальних 
планів задля європейської кореляції та інтеграції.� Адже саме там 
критичне переосмислення модерну спонукало до ініціювання 
культурології як науки, презентованої Сultural Studies, Histoire 
culturelle, Kulturwissenschaften. Отже, культурологія була тран-
сплантована до пострадянської системи освіти, хоча через це її 
сприймали або як суцільне запозичення, або вона адаптувалася, 
зазнаючи у процесі серйозних модифікацій. Від початку куль-
турологія України формувалася як університетська наука, яку 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

23

розробляли фактично на трьох кафедрах культурології з акцен-
туацією теорії культури – у Національному університеті «Киє-
во-Могилянська академія» (від 1992 р.) та його філії Острозькій 
академії, згодом у Національному педагогічному університеті 
ім. М. Драгоманова (від 2005 р). Також у 90-х роках було відкри-
то факультет культурології в Київському національному універ-
ситеті культури і мистецтв, де ця спеціальність набула приклад-
ного характеру й була пов’язана з організацією культурно-масо-
вих заходів та менеджментом культурних проєктів. (Кирилова, 
2011). Тоді ж постали питання про основні атрибутивні характе-
ристики спеціальності: проблемне поле, цілі, завдання, предмет і 
об’єкт, методологію та провідні методи, що ентузіасти-виклада-
чі вирішували самотужки. Хоча культурологія увійшла до систе-
ми освіти, але на момент своєї появи ще не входила до системи 
офіційної науки. Тож її неспланованість та несанкціонованість 
з боку владних структур від самого початку створили «пробле-
му місця під сонцем» як проблему інституалізації культурології 
(Чумаченко, 2025). 

Лише 2007 р. було створено наукову інституцію – Інститут 
культурології у складі Національної академії мистецтв Украї-
ни, який став провідною науково-дослідною установою в Укра-
їні, що мав здійснювати фундаментальні наукові дослідження 
в галузі культурології фахівцями-культурологами, адже наука 
є соціальним інститутом. Тож, коли постала чергова потреба в 
поетапній підготовці культурологів, то виникла ідея проведен-
ня практики МП кафедри культурології саме на базі Інституту 
культурології як діяльності, спрямованої, зокрема, на оволодін-
ня навичками, необхідними для подальшої дослідницької робо-
ти в наукових установах сфери культури. Адже проблему напра-
цювання принципів ідентифікації культурологічного знання, 
його системної організації та усвідомлення меж предметного 
простору не було вирішено остаточно.

Алгоритм практики передбачав, що за кожним практикан-
том індивідуально закріплювався відповідний куратор з числа 



24

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

наукових співробітників ІК НАМ України, чиї наукові інтереси 
перегукувалися/збігалися/корелювалися з обраними темами 
дипломних робіт магістрів. Підсумком практики обрано про-
ведення Наукових круглих столів з акцентуацією тематичних 
досліджень молодої генерації культурологів українських ЗВО, 
бо до ініціативи НаУКМА доєдналися інші кафедри культуро-
логії (Демчук, 2025). Саме в процесі організації Переддипломної 
практики я познайомилася з Г.  Чміль як кураторкою диплом-
них робіт наших студентів. Слід наголосити, що Ганна Павлівна 
дуже сумлінно ставилася до цих обов’язків, патронуючи напрям 
досліджень «кіномистецтво», тим самим збагачуючи дипломи 
здобувачів магістерського ступеня непересічним досвідом та 
власними напрацюваннями. Дотепер випускники-культурологи 
НаУКМА згадують про їхню співпрацю з вдячністю. 

У серпні 2019 р. Ганну Чміль було обрано директором Інсти-
туту культурології НАМ України, що відкрило чергові перспек-
тиви для інституалізації культурологічної науки. Адже ситуація 
постмодерну суттєво відкоригувала культурну рефлексію відпо-
відно до «культурологічного повороту», тенденції тлумачити всі 
соціальні процеси як культурні, причому не в оцінному розумін-
ні, а буквально, як вираження загалом критерію «людського». 
Культура виступає тотальністю, що не має альтернативи, її зміст 
ототожнюють з поняттями «світ людини», людство, соціум. Піс-
ля краху численних проєктів об’єднання людства, нині культуру 
розглядають як останню панацею від соціальних проблем. Отже, 
культурологія як метатеорія являє собою втілення культуроцен-
тризму, коли розчарування в історії призвело до зачарування 
культурою. Самоусвідомлення (або саморефлексія культури) і є 
культурологією, витлумаченою у найширшому сенсі. Втім треба 
визнати, що культурологія як багаторівнева система знань про 
культуру лише формується, розробляє свій предметний ракурс, 
проблемне поле та концептуальний апарат з огляду на власну 
методологію. Зокрема, культурологія лише структурує власний 
вертикальний рівень, а в горизонтальному плані вона пов’язана 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

25

з іншими науками про культуру як системна гуманітарна дисци-
пліна. Культурологія розглядає культуру в конкретних формах, 
спираючись на певний матеріал (отже, допустимим є різнома-
нітність методів залежно від типу реконструктивних культур) 
за допомогою так званих «теорій середнього рівня», що спира-
ються на конкретний фактологічний матеріал. Зазначена «про-
єктивність» аж ніяк не відміняє культурологію як гуманітарне 
знання нового типу, тим паче не позбавляє того місця, яке вона 
несвідомо/свідомо посіла у сучасній світовій науці.

Нині культурологію розуміють і як нову модель існування 
наук, адже рефлексія культури як цілісності можлива лише в ін-
шій, контекстуальній системі координат. Невипадково культу-
рологія виникла у ХХ ст., коли глобальні проблеми та виклики, 
що постали перед людством (світові війни та революції, розпад 
колоніальної системи та утворення  національних держав, гло-
балізація, етнічна диференціація), потребували нового ракурсу 
осмислення й репрезентації.

Тривала рефлексія стосовно культурологічного проєкту 
якраз засвідчує його здійсненність і спроможність, а не навпа-
ки. Обговорення культурології як навчальної дисципліни та 
системної науки не припиняється, навіть у поточному році опу-
бліковано фундаментальні дослідження про це (Сабадаш, 2025). 
Причому в Україні дискурс академічної культурологічної науки 
набув національної інтерпретації у форматі скоріше Culturology, 
а не Cultural Studies, чия проблематика вже потребує означен-
ня як «культурографія» (Король, 2025). Адже навіть наукове 
пізнання світу, незважаючи на декларацію неупередженості, не 
може бути суцільно нейтральним без латентного впливу на до-
слідника ментальної картини світу. Тож постнекласична галузь 
знання – Культурологія розвивається, ускладнюється, детермі-
нується, проте універсальним може стати не лише константне, 
а й мінливе.

Культурологія – комплексна гуманітарна наука про культуру 
як основу людського буття, її ґенезу та історико-соціальні кон-



26

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

тексти, зміст, структуру і функції, закономірності, системні вза-
ємозв’язки, засоби і форми оприявлення. Має міждисциплінар-
ний статус, проте утримує власне предметно-проблемне ядро. 
Культурологія «компонує» культурну реальність, розпорошену 
між предметними царинами соціогуманітарного знання, онто-
логізуючи культуру як цілісність.

Не сумніваюсь, що під керівництвом Ганни Павлівни Чміль, 
чий ювілей ми цьогоріч відзначаємо, Інститут культурології 
НАМ України не лише подолає різноманітні виклики, а й реалізує 
амбітні проєкти. Зокрема і надалі досліджуватиме проблематику 
культурологічного знання, у тому числі обумовлену (доцільним/
недоцільним) зміненням шифрів освітніх програм галузі на В 12 
«Culturology and Museology», що спонукатиме до подальшої ака-
демічної рефлексії шляхів розвитку культурології України.

	 Література:

1.	 Демчук, Руслана (2025). Переддипломна дослідницька практика в сис-
темі культурологічної освіти (на прикладі кафедри культурології НаУ-
КМА). Культурно-цивілізаційна проблематика у дослідженнях молодих 
науковців: Зб. наук. ст. та тез наук. повід. за матеріалами наук. круглого 
столу Інституту культурології НАМ України та каф. культурології НаУ-
КМА, Київ, 17 квітня 2025 р. Київ: ІК НАМ України. С. 70–73.

2.	 Кирилова, Ольга (2011). Українська культурологія у східно-західних 
контекстах. Критика. Число7–8 (165–166). С. 29–35.

3.	 Король, Денис (2025). Culturology vs Cultural Studies the Kyiv-Mohyla 
academy case. Культурно-цивілізаційна проблематика у дослідженнях 
молодих науковців: Зб. наук. ст. та тез наук. повід. за матеріалами наук. 
круглого столу Інституту культурології НАМ України та каф. культуро-
логії НаУКМА, Київ, 17 квітня 2025 р. Київ: ІК НАМ України. С.74–76.

4.	 Сабадаш, Юлія (2025). Дослідницький простір української культурології: 
сучасний стан, перспективи. Київ: Ліра-К, 2025. 236 с.

5.	 Чумаченко, Борис (2025). Культурологія: вчора, сьогодні, завтра. Куль-
турно-цивілізаційна проблематика у дослідженнях молодих науковців: 
Зб. наук. ст. та тез наук. повід. за матеріалами наук. круглого столу Інсти-
туту культурології НАМ України та каф. культурології НаУКМА, Київ, 
17 квітня 2025 р. Київ: ІК НАМ України. С. 31–33.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

27

Валентина ДЕМ’ЯН,
наукова співробітниця відділу екранної культури

та інформаціоналізму Інституту культурології НАМ України

ГАННА ЧМІЛЬ: ЛЮДСЬКЕ В ЛЮДСЬКОМУ

Упродовж останнього часу ми все частіше звертаємося до 
дискурсу щодо ролі людини в процесах, пов’язаних з культурою, 
філософією, переосмисленнями історичних цінностей. Уперше 
вислів «побачити людське в людському» я почула на одній з кон-
ференцій у доповіді наприкінці 90-х від Ганни Павлівни Чміль. 
Це, скоріше, була не так наукова доповідь, як намагання побу-
дови діалогу, порушення подекуди складних питань, на кшталт 
тих, які постають з особливою гостротою перед нами сьогодні, 
а саме: чи можемо ми дозволити, як колись влучно висловився 
Вацлав Гавел, людині стати центром всесвіту і призвести до його 
руйнування, чи все таки, як тоді зазначала Ганна Павлівна, ми 
будемо намагатися знайти ті цінності, які зроблять інший по-
ворот до людини, її духовності, інтелекту, зрештою, осмислення 
критеріїв людяності.

Мені б не хотілося у цьому короткому нарисі говорити про 
Ганну Чміль ні як про блискучого науковця, що, звісно, є прав-
дою   – її роботи скажуть самі за себе, ні як про професійного 
менеджера, а в її діяльності органічно вплетена здатність до фі-
лософського осмислення світу й блискучого менеджменту. Для 
мене є більш важливим її здатність спонукати замислитися над 
глибокими і важливими питаннями, водночас робити це так, 
ніби ти як людина, дослідник сам прийшов до цих тем чи про-
блем. І саме такими питаннями є оце її «людське в людському». 



28

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

Вона, розмірковуючи, ставила питання, які спонукали замисли-
тися, то де це людське, оцей світ з його жорстокістю й милосер-
дям, порушенням прав людини чи всебічною підтримкою, мис-
тецтво, яке балансує на межі геніальності та провалу, чи може 
воно стати опорою для людини, дати їй відповіді на питання, які 
турбують, чи зроблять людину центром всесвіту та призведуть 
до власної кризи на особистісному рівні.

Другим не менш важливим критерієм, як на мене, є її глибо-
ке розуміння та повага до особистості, підхід, що кожна людина 
насамперед є джерелом знань і натхнення, особистість, яка не 
тільки бере, а й віддає, почасти цього не усвідомлюючи, і ця осо-
бистість має право на пошуки себе, помилки, чи й втечу від себе. 
У моєму випадку, а тут я можу говорити тільки про власний дос-
від, її сприйняття мене такою, якою є, було свого роду ударом 
об реальність, поворотом до давно відкинутих чи схованих тем, 
пошуку відповідей на ті складні питання, зокрема пошуку люд-
ського в людині, певної істини для себе чи в собі.

Закінчу цей короткий та дещо сумбурний допис словами 
вдячності за натхнення до пошуку, повернення до питань, які 
були відкладені в шафку. Мені здається, що кожен з авторів цьо-
го збірника хотів розповісти про своє. Моєю метою було пока-
зати, що є люди, які спонукають до роздумів та пошуків. І такою 
людиною є Ганна Чміль. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

29

Наталія ЗАГОСКІНА,
завідувачка відділу наукового редагування та видавничої

діяльності Інституту культурології НАМ України

ГАННА ПАВЛІВНА ЧМІЛЬ:
АСТРОПСИХОЛОГІЧНИЙ ПОРТРЕТ

Характеристика градуса, в якому стоїть Сонце
«Місячне світло падає на маленьку хатину, що стоїть серед 

лісових дерев. Тільки-но минула буря» – вказує на людину, на 
яку злобливі планети не мають впливу і яка задовольняється ма-
лим, виявляючи доброту й симпатію до людей і тварин. Маючи 
благочестивий і сприйнятливий характер, вона здатна здобува-
ти знання з астральних джерел, а також спостерігаючи за атмос-
ферними явищами. Ця людина має хороший вплив на інших лю-
дей, вносячи мир і злагоду туди, де їх немає. Це символ Гармонії» 
(Ісидор Космінський).

Сонце знаходиться в I-му домі натальної карти і ототожню-
ється із сильною волею, життєвою силою, сильною самосвідо-
містю, підприємливістю. Це яскраво виражені індивідуалісти. 
Хороша здатність до регенерації, яка допомагає швидко поборо-
ти нездужання і хвороби. Готові довго і важко працювати, щоб 
досягти поваги і престижу, що для них дуже важливо.

Надзвичайно виражене почуття власного «я», і тому людина 
та її бажання справляють сильне враження на інших. Лідер для 
тих, хто чекає, щоб їх направили, але можливе суперництво і ча-
сто конфліктність з іншими сильними індивідуальностями. 



30

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

Сонце в Терезах
Людина–Терези: тонка, вишукана, делікатна. Найменша не-

приємність, сварка виводить її з рівноваги. Вона все життя лише 
тим і займається, що береже і відновлює цю рівновагу.

Хоче кохати і бути коханою; взагалі почувається добре тіль-
ки в атмосфері симпатії. В атмосфері байдужості тужить і може 
захворіти. Схильна поступатися чужій думці і першою мирити-
ся у сварці.

Боротьба за місце під Сонцем, насильство для неї – чужі.
У цілому Терези  – тендітна, акуратна й вразлива людина. 

Найменша образа, чиєсь зухвальство  – і вона може захворіти. 
Терезам рекомендовано пити більше рідини в години відпочин-
ку, влаштовувати собі «яблучні дні» (дренаж нирок). З елемен-
тів – сірка, фосфор. З трав – базилік. Корисні прогулянки, ро-
бота в саду, танці. Терезам необхідна атмосфера сердечності й 
тепла, а також сексуальна рівновага (задовільний партнер).

Влада розвинених Терезів полягає в тому, що вони зможуть 
збалансувати найважчу, напружену і суперечливу ситуацію, ко-
ристуючись дуже глибоким і точним її сприйняттям (яким вони 
багато в чому завдячують Венері) і легкими впливами, викона-
ними з венеріанською межею і невимушеністю; точно виконана 
венеріанська усмішка може зробити більше, ніж здається взагалі 
мислимим більш прямолінійним планетам і знакам.

Кульмінуючий Сатурн символізує стрижень розвинених Те-
резів, який надає їм стійкості й водночас мудрості у вирішенні 
проблеми досягнення гармонії в конкретних ситуаціях. Сатурн 
буквально матеріалізує занадто повітряні Терези, звертаючи 
їх до більш практичного погляду на речі і скорочуючи розмах 
їхніх коливань в ідеальних ментальних сферах, до чого вони в 
своїй вищій октаві дуже схильні. Непропрацьовані Терези мо-
жуть викликати сильне роздратування, відходячи від вирішен-
ня конкретної проблеми шляхом розгляду її з нескінченної кіль-
кості різних поглядів, які ніяк не пов’язані із сутністю справи. 
Пропрацьований Сатурн дає Терезам мудрість царя Соломона і 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

31

його методи вирішення суперечок, іноді занадто мудрі на шкоду 
Марсу, який при прояві Сатурна може піти в остаточне вигнан-
ня; тільки у вищій октаві Терезів досягається повний узгодже-
ний розвиток принципів цих планет; це справжні дипломати, 
юристи і законодавці-практики, які тонко відчувають свій народ 
і його спосіб інтерпретації системи законів.

Аспекти Сонця і Місяця: гармонія створення й потенціалу 
сил, зі спадковістю і звичками, хороші життєві сили, здоров’я, 
опірність, відновлюваність. Рівновага чоловічих і жіночих скла-
дових частин. Притягують протилежну стать.

Сонце в гармонійному аспекті з Юпітером: вогняний від-
тінок, ентузіазм, оптимізм, стихійність у релігійних, філософ-
ських, соціальних і законодавчих питаннях, але не тільки в фі-
зичному плані, як у Марса: позитивізм, альтруїзм, користуються 
довірою і співпрацею, що дає успіх у справах. Випромінюють 
задоволення і впевненість у собі, ніколи не бувають до кінця пе-
реможені, великодушно допомагають іншим. Порядні, дотриму-
ються моральних і релігійних норм. Дар пророцтва, часто від-
ходять від світського життя, щоб бути серед книжок і близьких 
друзів.

Місяць у Водолії: у гармонійних аспектах у характері людини 
проявляються такі якості, як вірність, сталість у почуттях, щи-
рість, товариськість, доброзичливість, гуманність, впевненість, 
бажання допомагати, незалежність, передбачливість, розсуд-
ливість, оригінальність, винахідливість. Найсильніша інтуїція 
і сприйнятливість, оригінальний талант і багата уява, підсвідо-
мий потяг до всього дивного і незвичайного, інтерес до політи-
ки, освіти, науки.

Місяць у гармонійній взаємодії з Меркурієм: Місяць оду-
хотворює розум, а Меркурій наділяє розумом душу. Розум жи-
вий, плідний, ясний, світлий, сприйнятливий, практичний, 
кмітливий, дотепний, всебічний; сильний інтелект, мудрість; 
вроджені здібності й таланти аж до геніальності. Здібності та ін-
терес до літератури і мов, логічне, ясне викладення думок, дар 



32

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

красномовства. Здатність розуміти інших, привітність, присто-
совність, велика духовна і фізична активність, розумна поведін-
ка. Любов до змін і різноманітності; здібності до торгівлі. Уміння 
знайти потрібне слово, що доходить до серця кожної людини, 
що добре для популярного письменника, журналіста, політика. 

Місяць у поєднанні та гармонійних аспектах з Венерою: вка-
зує на доброту, ніжність, симпатичність, ласкавість, привабли-
вість, чарівність, співчуття, милосердя, душевну м’якість, уваж-
ність, тактовність, миролюбність, поступливість, смиренність, 
веселу вдачу, святковість, талант у мистецтві та літературі, мате-
ріальне благополуччя; смак, шарм, елегантність.

Місяць у гармонійних аспектах з Марсом: дає енергійну, 
сміливу, підприємливу натуру; ентузіазм, натхнення, винахідли-
вість, доброзичливість, довіру оточення, багато друзів і знайо-
мих; здоровий глузд, практичність, вміння знаходити практич-
ну вигоду, реалізм, матеріальне благополуччя, успіх і удачу, ви-
году й прибуток у справах та заняттях; сприятливі зміни, удачу 
в коханні.

Місяць у гармонійних аспектах з Нептуном: багата уява, 
чуйність, чутливість, сприйнятливість, сенситивність (аспект 
екстрасенсів), здатність до телепатії, високі стани свідомості; 
обережність; співчуття, милосердя; хороший матеріальний до-
бробут.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

33

Ірина ЗУБАВІНА,
докторка мистецтвознавства, професорка,

академікиня Національної академії мистецтв України

[НЕ]ОДА

Чарівна, мудра, незламна, чуйна, справедлива, не пафосна, 
елегантна, тактовна, надійна, сильна, стильна, дружня… Усе, 
що хочеться написати про Ганну Павлівну, матиме вигляд 
відчайдушно комплементарного панегірика попри глибоку 
щирість кожного слова. Щоб уникнути певної одоподібності, 
умисно вирішила навести маленький епізод, про який Ганна 
Павлівна точно не пам’ятає, а для мене виявився справжнім 
уроком.

Перша зустріч з Ганною Павлівною в її робочому кабінеті 
відбулася років тридцять тому, ще за часів існування касетних 
диктофонів. Пам’ятаю свою ретельну підготовку до інтерв’ю із 
заступником міністра культури, радше  – міністром кіно, адже 
саме так кінематографічна спільнота величала Ганну Чміль. До 
того мені доводилось зустрічати її, тендітну, гарну, розумну, 
хіба що на різноманітних гомінких заходах  – кінофестивалях, 
зібраннях у Будинку кіно тощо. А тут – справжнісінька «аудієнція» 
в знаковому приміщенні на вулиці Франка! Пафосний вхід до 
міністерства, кілька сходинок до охорони, потім – двері праворуч 
з іменною табличкою. Дизайн кабінету не привернув уваги. 
Здається, мінімалістичний: стіл, шафа, пара стільців. То було 
неважливим, оскільки центрувала простір енергія господині 
цього приміщення. Під час бесіди я захопилась цікавими 



34

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

міркуваннями Ганни Павлівни (а сформулювати небанально 
думку вона-таки вміє!). Сиджу, тішусь, який чудовий матеріал 
може вийти для газети, на той час доволі популярного видання. 
На превеликий жаль, не все сталося, як гадалося. Виявилось, 
що диктофон з якоїсь причини записав лише перші кілька хви-
лин з довгого діалогу, а насправді  – яскравого, переконливого 
монологу Ганни Павлівни. Не наважившись відступити від 
тексту оригіналу (а текст-то й не записався!) та перекрутити 
розумні думки поважного фахівця, мені довелося включити в 
публікацію лише ті фрази, що вдалося запам’ятати. Тому замість 
розлогого матеріалу вийшов дуже короткий. Не знаю, чи бачила 
його Ганна Павлівна і що подумала про лаконічність публікації, 
зважаючи на свій витрачений час… 

Чому згадую саме цей, невигідний для себе епізод з 
віддаленого минулого? Насамперед тому, що була вражена щирою 
доброзичливістю та демократичністю Ганни Павлівни – рисами, 
які притаманні далеко не всім посадовцям високого рівня. По-
друге, випадок остаточно похитнув мою довіру до технічних 
засобів. Відтоді ведення швидкого конспекту ключових слів у 
паралель диктофонному запису стало моєю звичкою.

Є і більш відчутний результат впливу Ганни Павлівни: 
зміцнення віри в порядних людей. Роками, сказати б 
десятиліттями, стежу, як вона щиро допомагає колегам, всім, 
хто потребує підтримки і, навіть якщо весь світ проти, чинить 
відповідно до внутрішнього відчуття справедливості.

Насправді маю чимало підстав бути вдячною Ганні Павлівні. 
Неодноразово переконавшись в її найкращих людських якостях, 
хочу побажати ювілярці, щоб вона на довгі роки залишалася саме 
такою, бо кращою, гадаю, стати неможливо. Сердечно бажаю 
здоров’я, внутрішнього балансу, радості, творчої наснаги! Хай 
заповітні мрії збудуться, а найкращі очікування виправдаються!                                                                          



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

35

 Тимофій КОХАН,
завідувач відділу екранної культури та інформаціоналізму

Інституту культурології НАМ України, доктор філософії (PhD, 
мистецтвознавство), доцент, заслужений діяч

мистецтв України

 Олена ОНІЩЕНКО,
старша наукова співробітниця відділу теорії та історії

культури Інституту культурології НАМ України,
докторка філософських наук, професорка,

заслужена діячка науки і техніки
                                   

ГАННА ЧМІЛЬ: ЛЮДСЬКЕ, ЗАНАДТО ЛЮДСЬКЕ

Турбулентні процеси, що охопили фактично всі сфери на-
шого сьогодення, як ніколи, актуалізують роль Особистості, яка 
здатна відповідати всім його вимогам і викликам. І такою Осо-
бистістю для нас, без перебільшення, є Ганна Павлівна Чміль, 
яку, не вдаючись до надмірного пафосу, ми вважаємо Людиною 
метамодерністської доби. 

Загалом пані Ганна дуже органічно «вписалася» у логіку куль-
туротворчого руху: «постмодернізм – пост+постмодернізм – ме-
тамодернізм», проте саме останній етап найпоказовішим чином 
висвітлює особливості її творчої й людської індивідуальності.

Серед засадничих чинників метамодернізму наразі виок-
ремимо три, що значною мірою вплинули на формування його 
концептуального простору  – «ремісничий поворот», «постіро-
нію» і рух «Нова щирість», що у своєрідний спосіб, так би мови-
ти, акумулює в собі постать Ганни Чміль. 



36

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

Варто зауважити, що її інтенції як теоретика екстрапольо-
вані у площину і антропологічного, і методологічного, і візуаль-
ного поворотів, проте саме «ремісничий», на нашу думку, так 
би мовити, відбиває вкрай показові індивідуальні особливості 
Ганни Павлівни.

Один з провідних дослідників метамодернізму Сьєрд ван 
Туінен, презентуючи сутнісні ознаки «ремісничого повороту», 
артикулював, що він аж ніяк не протиставляє теорію й прак-
тику мистецтва, а тому, фактично, позиціонував ідею теорети-
ко-практичного паритету в опції сучасного культуротворення.

На нашу думку, Ганна Павлівна Чміль є, вочевидь, блиску-
чим репрезентантом цієї інтенції, оскільки, з одного боку  – її 
ім’я практично пов’язане з культуротворчими процесами в ца-
рині української культури взагалі і українського кінематографа 
зокрема, а з іншого – асоціюється з визначними теоретичними 
проривами на теренах вітчизняної філософії, культурології та 
кінознавства.

І ще один конче важливий момент, що у латентному форматі 
містить ідея «ремісничого повороту» і який актуалізує персона-
лія Ганни Чміль. Йдеться про її безсумнівний Професіоналізм, 
Професіоналізм з великої літери, що сьогодні, як ніколи, на-
буває особливого значення. Адже Ганна Павлівна належить до 
того визначного покоління Професіоналів, котрі уможливлюва-
ли рух, що в усі часи є основою творчого процесу: традиція – 
спадкоємність – новаторство.

Другий чинник метамодерністського дискурсу, що актуа-
лізує наше есе, пов’язаний з феноменом «постіронії», яким до-
волі послідовно займається Лі Константину. У своїй розвідці 
«Чотири обличчя постіронії» вчений, зокрема, підкреслював, 
що на зміну іронії приходить новий творчий, філософський та 
політичний проєкт, названий «постіронією», який все активні-
ше входить у нашу реальність. Ці слова, ми переконані, повною 
мірою віддзеркалюють специфіку мислення й способу життя 
Ганни Павлівни Чміль, блискуче іронічне світобачення якої за-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

37

кономірно трансформується у простір постіронії, допомагаючи 
їй впевнено почувати себе у карколомних реаліях нашого часу.

І останнє. У поступі «постмодернізм»  – «метамодернізм» 
неабиякого резонансу набув концепт «Нової щирості», що ак-
туалізує смисложиттєві проблеми сучасності й особливо наго-
лошує на ідеї Людяності, яка, на жаль, все частіше опиняється 
на маргінесах нашого життя. Ми вважаємо, оскільки мали мож-
ливість переконатися на власному досвіду, що концепти «Нової 
щирості» дуже суголосні поглядам, позиції, а головне – вчинкам 
Ганни Павлівни Чміль, які для нас завжди залишатимуться люд-
ськими, занадто людськими… 



38

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

Інна КУЗНЄЦОВА,
докторка філософії (PhD, філософія), с. н. с., доцентка,

вчена секретарка Інституту культурології НАМ України

ФІЛОСОФІЯ. КУЛЬТУРА КІНО. КУЛЬТУРОЛОГІЯ:
ПОШУК «СРОДНОЇ ПРАЦІ» ГАННИ ЧМІЛЬ

Час пошуку людиною відповіді на питання щодо свого при-
значення в цьому світі – час народження філософа…

Час пошуку людиною нової мови для образного осмислення 
дійсності – час народження наймолодшого виду мистецтва (за 
синергії науки – оптики, хімії, фотографії та мистецтва – літера-
тури, театру, живопису, музики, хореографії) став часом народ-
ження кіномитця…

Час пошуку людиною культурних смислів у конструюванні 
реальності  – час народження культуролога, здібного до дослі-
дження та аналізу творення, трансляції, інтерпретації й спожи-
вання культури як цілісного явища.

Час...Час…Час…як екзистенція…як не втрачене минуле, а 
усвідомлений досвід…як реалізація себе в сучасному…як сво-
бода/відповідальність у/перед майбутньому/майбутнім…

Отже, час…
Час вступного іспиту до Університету імені Тараса Шевчен-

ка тендітної юнки, яка своєю кмітливою відповіддю на каверз-
не запитання екзаменатора обстояла своє право на освіту саме 
на філософському факультеті попри зверхність частини комісії, 
попри партійну рознарядку – став доленосним часом становлен-
ня філософині Ганни Павлівни Чміль. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

39

Роки навчання в історичній будівля Червоного корпусу Київ-
ського університету надихали спраглу до знань пані Ганну на від-
найдення власного унікального шляху, наснажували на форму-
вання стилю та сенсу життя через потребу/вміння занурюватися 
у самопізнання для розуміння себе і свого призначення. Варто ак-
центувати, вивчення «науки про вічне» мало добрий бекграунд – 
перечитану пані Ганною всієї Піщаницької бібліотеки. Навчання 
на філософському факультеті означило не тільки любов Ганни 
Павлівни до філософії, а й схарактеризувало її готовність стати 
творцем своєї реальності – вдруге відстояти своє право, право 
на послуговування українською – рідною – мовою в навчальному 
процесі (відповіді на лекціях та іспитах, курсові роботи тощо) у 
стінах українського університету. І це за два десятиліття до 1989 
року, коли Законом про мови було відновлено статус української 
мови як державної, а 1991 року українська мова стала державною 
мовою незалежної України. Проте процес домінування україн-
ської у вищих навчальних закладів нашої держави досі опановує 
свій простір. Загострене відчуття справедливості прислужилося 
пані Ганні в подоланні упередженості викладачів-русифікаторів 
та набутті одного з ключових досвідів – встановленні особистих 
кордонів. Обстоювання власної оцінки та позиції щодо престиж-
ності української мови для наукових пошуків аргументувало ко-
місії, яку скликав «ідеологічно підкований» викладач, готовність 
пані Ганни поціновувати цінності як детермінанти змін та життє
творчості, що спонукає до постійного пошуку нового через пова-
гу до індивідуального у полі загального,

Після університету пошук себе та своєї «сродної праці» 
сприяв самовизначенню й самореалізації Ганні Павлівні Чміль 
через чудовий випадок, коли культура українського кіна зна-
йшла свою захисницю. 

Утім до того був захист кандидатської дисертації в 1984 році – 
і ця подія теж відбулася не за всеосяжної підтримки керівників 
професійної діяльності Ганни Павлівни, а ще й у поєднанні з не-
обхідністю подолати власне нерозуміння значення своєї моно-



40

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

тонної наперед заданої (на той період) діяльності. Проте «м’які/
гнучкі» навички (soft skills, англ.) пані Ганни довели її уміння під-
давати сумніву власний досвід, відкритість до критичної оцінки 
своїх упереджень, що сприяло успішному спілкуванню на шляху 
подолання викликів. Здобуття та осмислення різного досвіду в 
процесі постійного навчання заради втамування жаги пізнання 
у неодмінному подоланні викликів, досягнення гармонії точно-
го мислення та глибоких емоційних переживань наповнювали 
життєтворчість Ганни Павлівни, яка проявляла здатність бути 
рушієм змін галузі культури, що охоплює створення, поширен-
ня та демонстрування фільмів та є формою мистецтва, що до-
стеменно впливає на широту гуманістичного світогляду людей. 

Захоплення своєю справою наповнило життя Ганни Павлів-
ни ризикованими діями, реалізувати які можливо було тільки за 
прийняття апріорі невідомих або несприятливих наслідків. Ган-
на Павлівна прийняла виклики як партнерів.

Культура кіно подарувало Ганні Павлівні – пасіонарію сво-
єї справи  – дружбу/наставництво/співдіяльність з особливи-
ми людьми, захопленими своєю справою, які пропонували 
суспільству найкращий рівень у своєму ремеслі та Людяність, 
їхній професійний та людський досвід стали опертям у її осо-
бистих критеріях та життєвих цілях; опертям у прагненні до іс-
тини у своїй свідомості та серці; опертям у здійсненні розвідки 
з осмислення «ремісничого повороту» «в контексті метамодер-
ної культурно-філософської парадигми, особливостей метамо-
дерної ситуації у філософії і мистецтві» (за Г. Чміль); опертям у 
поборенні в суспільстві апатії, байдужості, цинізму, розгубле-
ності, непевності, споживацтві; опертям у руйнуванні звичних 
стереотипів мислення та виведенням людини з буденного у ду-
ховне, свобідне для віднайдення особливого погляду на минуле 
через фокусування на потенціал майбутнього за умов перелом-
ної епохи.

Час українського кіна в житті Ганни Павлівни означений 
синтезом волі та амбітними цілями для розвитку галузі – час за-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

41

хисту права глядача на співчуття Текстам кінокультури, що зву-
чать українською мовою, як за авторства українських кіномит-
ців, так і дубльованих та субтитрованих українською світового 
кінематографу. Попри українофобію ряду міністрів України Ган-
на Павлівна вкотре (як і в студентські роки) відстоювала право 
українського кіна та української мови на екрані як заступник 
голови Державного фонду кінематографії України (1991–1993), 
заступник міністра культури і мистецтв України (1995–2001), 
заступник державного секретаря Міністерства культури і мис-
тецтв України (2001–2003), голова Державної служби кінема-
тографії Міністерства культури і туризму України (2006–2010), 
опікуючись формуванням відповідального ставлення держави 
до української кінокультури, зокрема щодо запровадження про-
дюсерської системи кіновиробництва, врегулювання захисту ін-
телектуальної власності та публічного оприявлення результатів 
пошуку кіномитців тощо. 

Підґрунтям законодавчого внеску Ганни Павлівни слугував 
і власний творчий досвід як продюсерки художніх фільмів – ла-
уреатів міжнародних конкурсів: «Другорядні люди» (К. Мура-
това, 2001), «Чеховські мотиви» (К. Муратова, 2002), «Мамай» 
(О. Санін, 2003 – авторському колективу присуджено Державну 
премію України імені О.  Довженка) та продюсерки докумен-
тального фільму «Реальний майстер-клас» (О.  Чепелик, 2008). 
Літературні сценарії (створені у співавторстві) до науково-по-
пулярних фільмів: «Витоки. Повість минулих літ» (2001), «Ще 
як були козаками. У колі першім» (2002), «Загублений рай» 
(2008, до 200-річчя М.  Гоголя) зберегли художнє слово Ганни 
Павлівни. 

Період творення Ганною Павлівною реальності українського 
кінематографу позначено викликом, який послугував її науково-
му зростанню: 2005 року була захищена докторська дисертація 
«Антропологічні засади екранної культури», .

Час культурологічного повороту в гуманітарному знанні за-
свідчив потребу в перегляді теоретичних моделей та інтерпре-



42

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

тацій поняття «культура» за складних і суперечливих процесів 
пошуку нових шляхів розвитку для модерної моделі історичної 
й соціально-культурної самоідентифікації. Відмова від світо-
глядної системи, що виконала своє завдання, призвела до хаоти-
зації звичних ціннісних норм та соціального змісту суспільного 
буття. Привабливим методологічним рішенням для побудови 
нової систематизація (порядку) став концепт «повороту», що 
вивів на авансцену ідею кардинальних парадигмальних змін у 
мисленні – культурцентризм, що дозволяє пояснити «соціальне 
через культурне, витлумачення соціуму як феномену, зануре-
ного в культуру. Сьогодні саме культура розглядається як най-
ширше антропологічне поняття, найбільш загальний термін для 
позначення середовища людського існування» (за В. Корабльо-
вою). Культурологічний поворот став вагомим методологічним 
знаряддям у концептуалізації значення тексту культури, мови, 
образів, медіа та наративів для конституювання культури.

Час культурологічного повороту у філософській розвід-
ці Ганни Чміль означений пошуком смислів культуротворчого 
простору екрану та їх сучасних інтерпретацій у науковій спіль-
ноті Інституту культурології НАМ України як радниця дирек-
ції, керівниця наукового підрозділу, директор. Ганна Павлівна 
дослідила екран як специфічний феномен (пост)сучасної куль-
тури, що адекватно відображає життя людини і, водночас, фор-
мує нові способи людського переживання, мислення, дії, буття 
у взаємодії екранного дискурсу та особи. Пролонгацією цього 
дослідження стала наукова розвідка екранної культура в реа-
ліях постсучасності: глобального суспільства, медіатехнологій, 
рекламної пам’яті. Ганна Чміль досліджує екран, який «демон-
струє не стільки відзняті події, скільки спосіб їх бачення і розу-
міння, долучаючи і глядача до культурного переживання часу» 
та розглядає Homo у трагічній і доленосній події для України – 
екзистенційній війні з московитами.

Ганна Павлівна тримає хвилю розвитку культури і Людини – 
розпочинає дослідження за темою «Культурні права як антропо-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

43

логічний вимір XXI століття», де аналізуються проблеми сучас-
ного суспільства, зокрема прояви дедалі більшої зневаги до прав 
особи, громади й суспільства, чим наповнені швидкоплинні 
політичні рішення; розвідка сфокусована на культурних правах 
«людини творчої», «людини вдумливої», «людини моральної» та 
правах культури.

Час стрімкий.
Неспинний науковий і творчий пошук «сродної праці» док-

тора філософських наук, професора, академіка НАМ України 
Ганни Павлівни ЧМІЛЬ, чиє незупинне прагнення до самороз-
витку, пошуку нових ідей і точного Слова заряджає особливим 
темпоритмом і настроєм, створює безкінечний спектр інтелек-
туального впливу на колег. Обравши собі «спокійного, щирого 
провідника» – науку, авторитетна вітчизняна вчена Ганна Чміль, 
знана і за межами України, окрилює Інститут культурології 
НАМ України на нові здобутки.

З роси і води, шановна Ювілярко! 
Благодатного многоліття та миру, плідного наукового і твор-

чого пошуку та здобутків, гармонії у житті, шановно Ганно Пав-
лівно!



44

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

Світлана ОЛЯНІНА,
докторка мистецтвознавства, професорка

провідна наукова співробітниця відділу екранної культури 
та інформаціоналізму Інституту культурології НАМ України

ДО ЮВІЛЕЮ ГАННИ ПАВЛІВНИ ЧМІЛЬ

Моє знайомство з Ганною Павлівною Чміль відбулося в 
2013 р., коли вона перейшла на роботу до Інституту культуро-
логії НАМ України. Під час першої зустрічі я ще не знала, що 
доля дарує мені можливість працювати поруч з постаттю, вже 
легендарною для сучасного українського кіновиробництва й 
кінознавства. Лише згодом я зрозуміла, що сьогодні в Україні 
навряд чи можна знайти діяча, чий внесок дорівнював би зроб
леному нею для підтримки та розвитку вітчизняного кінемато-
графу і водночас для фундаментального наукового осмислен-
ня екранної культури в умовах постмодернізму. Усвідомивши 
масштаб її особистості, спостерігала за нею з незмінною цікаві-
стю та увагою. Неймовірне поєднання енергії й твердості керів-
ника, оригінальності, сміливості, іноді навіть різкості суджень 
науковця, сповненість ідеями та задумами нових наукових про-
єктів (вражає вже наявний перелік її монографій та статей) та 
унікальна її особиста чарівність, добре відомі всім, кому щасти-
ло працювати й спілкуватися з нею. 

Властива Ганні Павлівні точність в оцінках людей і подій 
впливає на виховання не лише її учнів. Добре пам’ятаю, що з 
того часу, як вона почала працювати в Інституті культурології, 
рутинні наради, на яких планувалася подальша робота, пере-
творилися на цікаві наукові дискусії з обговоренням гострих пи-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

45

тань, сповнені її критичних та іронічних зауважень. Я на той час 
ще розмірковувала щодо написання докторської дисертації, роз-
робляла план та структуру роботи, тож уважно прислухалася до 
висловлених нею порад та думок. Найбільш запам’яталася теза 
про те, що проблема сучасних дослідників-інтерпретаторів – це 
ковзання по поверхні смислів через нездатність чи небажання 
занурюватися у глибокі роздуми. Замислюючись над цим, відчу-
ваю вдячність Ганні Павлівні за висловлену думку, до якої я по-
стійно зверталася, коли, працюючи над дисертацією, намагалася 
знайти свій підхід до вивчення обраної теми. 

У подальшому кожне спілкування з Ганною Павлівною було 
позначене незмінною приязню й зацікавленістю з її боку до моїх 
наукових розвідок. Черговий раз її доброзичливе ставлення під-
твердилося, коли вже як директор Інституту культурології вона 
запросила мене повернутися до колективу Інституту. Цю пропо-
зицію я з радістю прийняла, відчуваючи нагальну потребу зно-
ву зануритися в справжнє наукове життя. Так, з її легкої руки, 
обставини моєї професійної кар’єри змінилися в бажаному для 
мене напрямі. 

Напередодні її славетного ювілею мені особливо радісно ви-
словити слова вітання і велику вдячність за більш ніж десятиліт-
тя спілкування і дружби. Від усього серця бажаю дорогій Ганні 
Павлівні довголіття, здоров’я та внутрішньої гармонії на радість 
нам усім, з незмінною надією на довге та натхненне спілкування.



46

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

Євген ПРИЧЕПІЙ,
доктор філософських наук,

професор, провідний науковий співробітник відділу
культурної антропології 

Інституту культурології НАМ України,
академік Української академії політичних наук

SELF MADE MAN

Я познайомився з Ганною Павлівною на початку її роботи 
в нашому Інституті. Раніше наші дороги не перетиналися. Пер-
ше враження: приємна жінка з відкритим, доброзичливим, дещо 
допитливим поглядом. Під час розмови ми виявили спільних 
знайомих із філософського середовища, обмінялися деякими 
думками і цього було достатньо для відчуття, що переді мною 
особистість.

Це перше враження підсилювалося при зустрічах і розмовах 
в Інституті. Ганна Павлівна не схильна розповідати про особи-
сте життя, але одного разу за нагоди згадала, як після закінчення 
школи її, дочку колгоспників, не відпускали із села для вступу 
до вузу: голова колгоспу (чи сільради?) не давав документів для 
отримання паспорта. Мені це запало в душу, тому що свого часу 
сам був у подібній ситуації. Знаючи радянську і нашу сучасну 
дійсність, неважко уявити, з якими труднощами на життєвій до-
розі їй, жінці (!), довелося зіткнутись і яку волю та здібності по-
трібно мати, щоб пройти шлях від дочки колгоспника з полісько-
го села до заступника міністра культури, доктора філософських 
наук, професора, академіка НАМУ (Шановна Ганно Павлівно! 
Це справжній сюжет для роману, буде гріх, якщо Ви його не на-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

47

пишете!). Якщо до цього додати, що ця тендітна інтелектуалка 
під час перебудови не цуралася грубої фізичної праці як підро-
бітку для виживання сім’ї, то перед нами постане справжній об-
раз людини, яка досягла всього в житті наполегливою працею 
і талантом. Мабуть, завдяки таким жінкам і вижив наш народ. 

Я нічого не можу сказати про роботу Ганни Павлівни як 
заступника міністра культури. Не знав її і не стежив за її осо-
бистою діяльністю. Знаю тільки про її щирі патріотичні пере-
конання, які при її енергії напевно давали свої результати. Для 
мене про її роботу свідчить такий факт. Мимоволі був присутній 
при телефонній розмові Ганни Павлівни з відомою кінорежисер-
кою Кірою Муратовою. Здогадуюсь про непростий характер цієї 
незвичайної особистості й можу тільки уявити, скільки таланту, 
такту й уміння потрібно було проявити Ганні Павлівні, щоб за-
воювати її довіру та підтримувати дружбу з нею. 

За час свого наукового життя я був членом кількох вчених 
рад, був членом акредитаційної комісії України при МОН. Тому 
слова доктор наук, професор на мене не навіюють туману. Знаю, 
що ці слова часто є прикриттям досить посереднього інтелекту. 
Я також досить скептично ставлюся до вчених, які поєднують 
адміністративну й наукову діяльність. На щастя, Ганна Павлівна 
в цьому плані є винятком. Її дослідження порушують актуальні 
проблеми, багаті посиланнями на іноземні джерела, цитуються 
вченими. Це ознака того, що вони відповідають на запити, які 
ставить сьогоднішня наука й практика. Слід відзначити також 
високий авторитет вченої серед філософської спільноти. Саме 
тому Ганна Павлівна для мене є справжнім доктором і профе-
сором. 

Наш Інститут Ганна Павлівна очолила в непростий час. По-
стало питання про існування його як установи взагалі. І тут 
проявився її адміністративний талант. Вона переконала скеп-
тиків у його необхідності. А плідна робота Інституту в остан-
ні роки є доказом того, що він насправді вносить свій вклад у 
духовне життя України. Це є виявом того, що Ганна Павлівна 



48

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

заслужено отримала звання академіка Академії мистецтв (Мож-
на тільки уявити, скільки часу і енергії, життєвих сил йде на цю 
діяльність!).

Іще Ганна Павлівна працює зі студентами (додам: з сучасни-
ми, а не колишніми студентами, знаю їх, бо сам ще вчора пра-
цював з ними). Це нелегка праця, але наскільки можу судити з 
почутих суджень, вона змогла знайти підхід до них, завоювати 
авторитет. 

Я дуже вдячний Ганні Павлівні за підтримку, яку вона надала 
мені кілька років тому на Вченій раді, коли йшлося про доціль-
ність моєї роботи в Інституті культурології. Таке не забувається 
і надихає на працю.

Пригадую виступ нашої керівниці в музеї Івана Гончара на 
відкритті нашої з дружиною виставки подільської вишивки. 
Приємно було почути від знайомих: «Хто ця така розумна і кра-
сива жінка?».

Шановна пані Ганно, я дуже вдячний Вам за те, що вияви-
ли віру в мене як вченого. Сподіваюся, що в грудні представлю 
на Вчену раду монографію, присвячену дослідженню семанти-
ки трипільських орнаментів. Якщо не помиляюся (на жаль, таке 
буває), концепція, що представлена в роботі, може бути новим 
словом у науці. У тому, що вона написана, є і Ваша заслуга.

Вірю, що Ганна Павлівна ще порадує нас своїми творчими 
здобутками. Разом з усіма співробітниками Інституту бажаю 
доброго здоров’я і многих літ нашій ювілярці!



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

49

Олесь САНІН,
кінорежисер, віцепрезидент Національної академії

мистецтв України, 
член-кореспондент НАМ України, народний артист України,

лавреат Національної премії України імені Т. Шевченка

ГАННА ПАВЛІВНА ЧМІЛЬ –  ПРО ЖИВУ
ФІЛОСОФІЮ, ЛЮДЯНІСТЬ І ВИХОВАННЯ ТАЛАНТУ

Сьогодні ми вітаємо з ювілеєм людину, чиє Ім’я стало си-
нонімом не лише академічної шани, а й людяної мудрості. Ганна 
Павлівна Чміль – професор, доктор філософських наук, академік 
Національної академії мистецтв – це той рідкісний приклад, коли 
наукове звання служить не самоціллю, а інструментом служіння 
людям: студентам, колегам, молодим митцям і дослідникам.

У час, коли інтелектуальні традиції іноді перетворюються на 
формальні знання, Ганна Павлівна постає іншим шляхом. Вона 
твердо переконана, що філософія – це жива наука. Під цим не лише 
слова: це стиль роботи, спосіб поставлення питань і, найважливі-
ше, спосіб ставлення до людини. Для неї філософія – не музейна 
експозиція великої думки, а кузня, де загартовують світосприйнят-
тя, вчаться помічати суттєве і зберігати людське в людині.

Однією з її найважливіших чеснот є любов до людей і дар зна-
ходити таланти. Ця здатність не має нічого спільного з випадко-
вим відчуттям симпатії: вона виникає з уважного слухання, з умін-
ня поставити потрібне запитання вчасно, з готовності підставити 
плече. У результаті – з’явилися фільми, наукові роботи, проєкти, 
які без її підтримки могли б залишитися на рівні намірів. Вона до-
помогла статися дуже багатьом кінематографістам і молодим уче-
ним; я – один з тих, кому її підтримка відкрила шлях у професію.



50

 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

Ще одна риса, яка вирізняє Ганну Павлівну,  – зваженість 
і чесність її суджень. Коли йдеться про оцінку ідей чи твор-
чих напрацювань, вона не піддається хвилям моди й публічної 
кон’юнктури. Її слово – важить. Воно не каже «так» заради ласки 
й не критикує, щоб принизити. Її критика має мету зрозуміти й 
виховати; її похвала  – не салонне підлабузництво, а справжнє 
визнання праці й зусиль.

Філософія Ганни Павлівни  – практична, спрямована на те, 
щоб розширити горизонти бачення світу. Вона вчить, як у тем-
ряві безнадії знайти справжню суть, як у кризі – відшукати мож-
ливість для нового початку, як у поразці – бачити матеріал для 
майбутньої перемоги. Для її студентів це було завжди важливі-
ше за парадоксальні теоретичні вправи: не який вислів красиві-
ший, а який допоможе людині стати кращою, відповідальнішою 
й більш людяною.

Вплив Ганни Павлівни не обмежується аудиторами її лек-
цій чи підписами під дисертаціями. Він живе у фільмах, у до-
слідженнях, у педагогічній практиці тих, хто пройшов через її 
опіку. Її метод – це поєднання серця й розуму: уважність до ін-
дивідуальності й вимогливість до мислення; підтримка й стимул 
до самостійного пошуку. Саме так виростають митці й науковці, 
які не бояться шукати власну мову та відповідальність.

Що лишається в спадок від людини, яка все життя віддавала 
інтелект і серце? Респектабельні звання й бібліографія – важли-
ві, але справжня спадщина – це люди. Ті, хто стали професіона-
лами й морально сильними особистостями завдяки її увазі; ті, 
хто вміє тепер поділитися тією ж увагою з іншими. Ця ланцюж-
кова передача людяності – найважливіший дарунок, який дає їй 
справжнє ім’я серед тих, хто знає її особисто.

У день ювілею хочеться сказати просто: дякуємо! За те, що 
вірила, помічала, навчала і плекала. За те, що вчила нас не боя-
тися темряви, бо в ній іноді видно істину ясніше. Нехай ця врода 
душі – любов до людей і вміння вирощувати талант – залиша-
ється прикладом для наступних поколінь.

Наукові розвідки



Наукові розвідки





 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

53

Олена БЕРЕГОВА,
докторка мистецтвознавства, професорка,

заступниця директора з наукової роботи  Інституту
культурології НАМ України, 

членкиня-кореспондентка Національної  академії мистецтв 
України

ORCID https://orcid.org/0000-0003-4384-9365 
beregova@ukr.net 

УДК: 78.03(477):316.347:791.221(091)»20»

КІНОМУЗИКА ЯК РЕПРЕЗЕНТАЦІЯ УКРАЇНСЬКОЇ
НАЦІОНАЛЬНОЇ ІДЕНТИЧНОСТІ:

ДОСВІД ХХІ СТОЛІТТЯ

Анотація. У статті досліджується роль кіномузики як засо-
бу репрезентації української національної ідентичності у філь-
мах XXI століття. Авторка аналізує, як музичний супровід у кіно 
відображає культурні коди, історичну пам’ять, ментальні особ
ливості та соціальні трансформації українського суспільства. 
Розглядаються приклади з документального та ігрового кіно, 
зокрема стрічки «Жива ватра» (2017, режисер Остап Костюк) 
та «Довбуш» (2024, режисер Олесь Санін), де музика виступає 
не лише як естетичний елемент, а як інструмент ідентифікації, 
опору та національного самоусвідомлення. Особлива увага при-
діляється творчій діяльності композиторів Алли Загайкевич та 
Олександра Чорного, які формують сучасне звукове обличчя 
українського кінематографу. Робота має міждисциплінарний 
характер завдяки поєднанню музикознавчого та культурологіч-
ного підходів, актуалізує значення аудіовізуального мистецтва у 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

54

процесах національного самовираження, особливо в умовах со-
ціальних викликів та російсько-української війни. Стаття може 
бути корисною для дослідників у сферах музикознавства, кіно, 
культурології, національної ідентичності.

Ключові слова: українська музика ХХІ століття, музика в кі-
нематографі, електронна музика, кінодокументалістика, фільм 
«Жива ватра», фільм «Довбуш», кіномузика Алли Загайкевич, 
кіномузика Олександра Чорного.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

55

Olena BEREHOVA,
Doctor hab. (Musicology), Professor, Deputy Director for 

Research  at the Institute for Cultural Research 
of the National Academy of Arts of Ukraine, 

Corresponding Member of the National  Academy of Arts
 of Ukraine

UDC: 78.03(477):316.347:791.221(091)»20»

FILM MUSIC AS A REPRESENTATION OF UKRAINIAN 
NATIONAL IDENTITY: THE EXPERIENCE

OF THE 21ST CENTURY

Abstract. The article examines the role of film music as a means 
of representing Ukrainian national identity in 21st-century films. 
The author analyzes how musical accompaniment in cinema reflects 
cultural codes, historical memory, mental characteristics, and social 
transformations of Ukrainian society. Examples from documentary 
and feature films are considered, in particular the films “The Living 
Fire” (2017, directed by Ostap Kostyuk) and “Dovbush” (2024, 
directed by Oles Sanin), where music acts not only as an aesthetic 
element, but also as an instrument of identification, resistance, and 
national self-awareness. Particular attention is paid to the creative 
work of composers Alla Zagaikevych and Oleksandr Chorny, who 
shape the contemporary soundscape of Ukrainian cinema. The work 
is interdisciplinary in nature, combining musicological and cultural 
studies approaches, and highlights the importance of audiovisual art 
in the processes of national self-expression, especially in the context 
of social challenges and the Russian-Ukrainian war. The article may 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

56

be useful for researchers in the fields of musicology, cinema, cultural 
studies, and national identity.

Keywords: Ukrainian music of the 21st century, music in cinema, 
electronic music, documentary cinema, the film “The Living Fire”, 
the film “Dovbush”, film music by Alla Zagaykevych, film music by 
Oleksandr Chorny.

Кіномузика досі залишається практично недослідженою в 
сучасному мистецтвознавстві. Виникнення, швидке розповсю-
дження й завоювання популярності десятою Музою – кіномис-
тецтвом  – знаменувало собою новий етап розвитку сучасного 
художнього мислення й водночас кульмінацію візуального еле-
мента в сучасній культурі. Видовищний аспект, закладений ще 
в синкретизмі прадавніх культур, де були злиті воєдино звукові 
й візуальні коди мистецтва, свого часу визначив появу театру, 
який протягом століть був одним з найбільш масових і демо-
кратичних форм мистецького спілкування. На сучасному витку 
історичної спіралі посилення візуального чинника в культурі 
спровокувало появу численних жанрів і форм, що демонстру-
ються на екранах різного формату й призначення (кіно, телеба-
чення, електронні медіа, соціальні мережі тощо). З’явився навіть 
новий термін – «екранна культура», а разом з ним і ціла низка 
наукових досліджень, що висвітлюють нові засоби моделювання 
художньої реальності та плюральність проявів «екранної епохи» 
ХХ–ХХІ століть. Але яким би розмаїтим не був арсенал сучасної 
екранної індустрії, одне з чільних місць у ньому посідає кінема-
тограф. Його здатність привертати увагу величезних глядацьких 
аудиторій визначає популярність цього жанру в сучасній куль-
турі.

У системі художньо-виражальних засобів, якими оперує 
кінематограф як синтетичний вид мистецтва (зокрема, засоби 
акторської гри, пластики тіла, міміки, жестикуляції, вербаль-
но-мовленнєвої культури, фотографії, живопису, освітлення, 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

57

декорації, звуко-шумові ефекти, тощо), музиці належить осо-
блива роль. Робота композитора в кіно пройшла довгий і склад-
ний шлях еволюції: від ілюстративних функцій своєрідного 
пояснення та «підтримки» змісту зображення до оригінальних 
партитур, що мають самодостатнє значення. Робота композито-
ра в кіно тривалий час вважалася другорядною, несамостійною, 
прикладною, та й самі композитори ставилися до неї поверхо-
во, як до швидкого заробітку. Лише в останні десятиріччя була 
усвідомлена значущість ролі композитора в кіно, здатність його 
музики впливати на художню вартість кінокартини.

Аналіз літератури. Дослідження музики в кінематографі 
розпочалися в другій половині ХХ століття. Польська музи-
кознавиця Зофія Лісса була однією з перших, хто звернув увагу 
на особливості кіномузики та необхідність розроблення окре-
мих методик і підходів щодо її аналізу. Зофія Лісса вважала, що 
дослідження музики в кінематографі має ґрунтуватися на ана-
лізі драматургічної функції музики та її взаємодії з візуальним 
рядом фільму. У фундаментальній праці «Естетика кіномузики» 
(Лісса, 1970) Зофія Лісса запропонувала методологію, яка роз-
глядає кіномузику не як ізольований елемент, а як інтегральну 
складову аудіовізуального твору. Вона наголошувала, що музи-
ка у фільмі виконує драматургічну функцію, тобто бере участь 
у побудові наративу, створенні емоційного тону та формуван-
ні образної системи. Лісса писала: «Систематизувати методи 
співпраці зорової і звукової сфер фільму – це означає осмислити 
естетику кіномузики» (Лісса, с. 7).

Методика З. Лісси передбачає аналіз таких аспектів:
•	 Типи музичного супроводу: дієгетична (у межах сюжету) та 

недієгетична (фонова).
•	 Функції музики: емоційна, символічна, ритмічна, струк-

турна.
•	 Взаємодія з монтажем: музика як засіб темпоритмічного ор-

ганізування кадрів.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

58

•	 Семантична роль: музика як носій значення, що може підси-
лювати або контрастувати з візуальним рядом.
Особливу увагу Лісса приділяла синхронізації музики з ві-

зуальними подіями, вважаючи, що саме точне узгодження зву-
ку й зображення створює кінематографічну єдність. Вона також 
підкреслювала важливість історико-культурного контексту му-
зики, що використовується у фільмі, та її здатність викликати 
асоціації у глядача.

Праця З. Лісси започаткувала окремий напрям музикознав-
чої науки – кіномузикознавство, стала основою для подальших 
досліджень у цій сфері й досі залишається актуальною для ана-
лізу музики у фільмах, що прагнуть глибокої естетичної вираз-
ності.

Французький теоретик кіно Мішель Шион (Michel Chion) – 
автор монографії «Аудіовізуальне: звук на екрані». Це класична 
праця, в якій автор вводить поняття аудіовізуального синтезу, 
акузматичного звуку та аналізує функції звуку в кінематографі. 
Розвиваючи плідні ідеї Зофії Лісси, М. Шион класифікує типи му-
зики у фільмі: дієгетичну, недієгетичну, метадієгетичну (Chion, 
1994). У подальших працях Мішель Шион приходить до власної 
розгорнутої теорії звукової естетики кіно, яку ілюструє яскрави-
ми прикладами з фільмів Кубрика, Таті, Лінча (Chion, 2009).

Сербський музикознавець Горан Гуревич (Goran Gurevich) є 
автором монографії, присвяченої семіотичному аналізу музики 
у фільмі, яку також візуалізує прикладами з європейського кіно 
(Gurevich, 2012). Важливим напрямком досліджень Горана Гу-
ревича стали міждисциплінарні студії кіномузики, свідченням 
чого є, зокрема, стаття «Музика та значення у фільмах: когнітив-
ний підхід», в якій органічно поєднано когнітивну психологію та 
методологію музикознавства для пояснення сприйняття музики 
в кіно (Gurevich, 2016).

Італійський дослідник Клаудіо Коппеттіні (Claudio 
Coppettini) аналізує музичні цитати у фільмах, їхню інтер-
текстуальну функцію роль у формуванні культурної пам’яті 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

59

(Coppettini, 2015). В іншій роботі цього дослідника запропоно-
вано аналіз саундтреку як засобу ідентифікації персонажів та 
наративного конструювання (Coppettini, 2018).

Європейські дослідники формують міждисциплінарне поле 
кіномузикознавства, де поєднуються естетика, семіотика, пси-
хологія сприйняття та технології звуку.

Українські дослідники вносять свою частку у вивчення ме-
тодології дослідження музики в кінематографі.

Молода українська дослідниця Катерина Жданович, намага-
ючись перевірити алгеброю гармонію, запропонувала формулу 
x + y = z, де x – це звуковий ряд, y – візуальний ряд, а z – зву-
ко-зоровий образ, що виникає у результаті їх поєднання. Звіс-
но, ця формула є умовною, вона значно спрощує процес появи 
кінотвору, адже з простого поєднання будь-якого відеоряду з 
будь-якою музикою не завжди виникає звуко-зоровий образ як 
категорія екранного мистецтва. За дужками цієї формули за-
лишаються деякі невідомі складові, які неможливо виміряти і 
вписати в готові схеми, як-от: талант, натхнення, творчий стан, 
творча комунікація режисера і композитора та інших творців 
фільму тощо. Водночас формула К. Жданович є корисною для 
розуміння важливості ролі кіномузики в кінематографічному 
образотворенні. Цей підхід також наголошує на необхідності 
досліджувати кіномузику не окремо від візуального ряду, а в 
комплексі з ним, отже, є інтегративним та інтердисциплінарним 
(Жданович, 2009). 

Тетяна Юник та Микола Царев розглядають мультимодаль-
ність музичного супроводу та його роль у створенні екранного 
образу. У праці «Саундтрек у сучасному кіно» автори аналізу-
ють функції музики в екранному тексті, зокрема її образотвор-
чу, емоційну та ритмічну роль, наголошують на прикладному 
характері саундтреку та його здатності формувати глядацьке 
сприйняття (Юник, Царев, 2021).

Поліна Харченко у статті «Музика в кіно та проблематика 
синтезу мистецтв» розглядає музику як інструмент синтезу, що 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

60

поєднує часово-просторові та семантичні компоненти фільму. 
Вона акцентує увагу на драматургічній структурі музики та її 
взаємодії з іншими мистецькими елементами (Харченко, 2021).

Кілька наукових розвідок присвячено аналізу кіномузики 
композиторки Алли Загайкевич. Наталія Коваль аналізує му-
зику Загайкевич як інтермедіальний компонент, що поєднує ві-
зуальне, звукове та етнографічне (Коваль, 2018). Олена Коваль-
чук аналізує естетичні принципи музики Загайкевич у фільмах 
Олеся Саніна, зокрема «Мамай» і «Поводир», акцентуючи увагу 
на електроакустичних техніках та фольклорних цитатах (Ко-
вальчук, 2019). Г.  Бреславець аналізує особливості музичної 
драматургії Алли Загайкевич на прикладі її роботи над фільмом 
«Мамай» (реж. Олесь Санін, 2003), зокрема в аспекті синтезу 
фольклорного тексту з електронною музикою та особливості ав-
торської інтерпретації культурного коду.

Проте в науковій літературі не знайшла висвітлення робота 
Алли Загайкевич останнього десятиліття у сфері кіномузики, а ро-
бота Олександра Чорного як кінокомпозитора взагалі ще не ста-
ла предметом наукових досліджень. Цим зумовлена актуальність 
пропонованої розвідки. Метою статті є дослідження кіномузики 
як засобу репрезентації української національної ідентичності, 
зокрема через аналіз естетичних, етнокультурних та інтермеді-
альних стратегій музики до кінострічок «Жива ватра» і «Довбуш».

Виклад основного матеріалу. Українську ідентичність ми 
пов’язуємо не тільки з побутом і повсякденним життям укра-
їнців, але і з традиціями і здобутками національної культури, 
творчими доробками митців, які ідентифікують себе з Україною. 
Нова культурна реальність, в якій відбувається презентація 
української ідентичності, формується в нових соціокультурних 
умовах. Артефакти української національної ідентичності ство-
рюють українські митці нового покоління, які не заангажовані 
ідеологічними критеріями тоталітарного суспільства й комуніс-
тичними ідеями. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

61

Нове покоління митців володіє широким і дієвим спектром 
засобів впливу на людську свідомість. Вагоме місце в переліку 
цих засобів посідають сучасні аудіовізуальні медіа, які вико-
ристовують широкий арсенал засобів художньої виразності. Зо-
крема, кінематограф, який пройшов шлях від Великого Німого 
до цифрових 3D аудіовізуальних систем відтворення зображен-
ня і звуку, здатних забезпечувати об’ємне тривимірне звучання, 
і сьогодні залишається одним з найбільш впливових й улюбле-
них видів мистецтва. 

Розвиток комп’ютерних технологій і засобів музичної кому-
нікації, пошуки у сфері електронної музики для створення но-
вої якості звучання, нове сприйняття звуку в його акустичних, 
тембральних і просторово-часових вимірах відкрили перед су-
часними композиторами нові технологічні, творчі та естетичні 
горизонти в жанрі кіномузики. 

Серед українських композиторів, які найбільш вдало експе-
риментували й залишили яскравий слід у цій сфері, варто зга-
дати імена композиторів-шістдесятників Віталія Годзяцького, 
Володимира Губи, Святослава Крутикова та ін. 

Поряд з українськими класиками авангардної кіномузики 
плідно працюють їхні молодші колеги, чия творча діяльність 
стала помітним явищем як в Україні, так і за її межами. До ці-
єї когорти належить композиторка Алла Загайкевич, яка вдало 
поєднує роботу в академічних концертних жанрах (симфонічна, 
камерна, електроакустична музика, камерна опера) та в сучас-
них мультидисциплінарних проєктах (аудіо-візуальні інсталя-
ції, перформанси, музика до кінофільмів і театральних вистав). 
Алла Загайкевич є учасницею багатьох міжнародних фестивалів 
сучасної музики в Україні, Франції, Швеції, Японії, Китаї, Чехії, 
Литві, Канаді, Німеччині, Польщі, володаркою численних гран-
тів і нагород. Особливо плідною є діяльність Алли Загайкевич у 
сфері кіномузики: вона створила музику до кінофільмів «Схо-
вок» (1991, режисерка Неля Пасічник), «Тисмениця» (1994, ре-
жисерка Неля Пасічник), «Мамай» (2003, режисер Олесь Санін), 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

62

«Second Hand» (2005, режисер Ярослав Лупій), «Олігарх» (2005, 
режисер Олекса Росич), «Ілюзія існування» (2006, режисер Ва-
дим Йович), «Поводир» (2014, режисер Олесь Санін), «Будинок 
«Слово» (2017, режисер Тарас Томенко).

Важливе місце у творчому доробку композиторки посідає 
робота над мистецьким документальним фільмом «Жива ватра» 
(2015). Відразу після прем’єри стрічка отримала низку націо-
нальних та міжнародних призів, зокрема Спеціальну нагороду 
журі Канадського міжнародного фестивалю документального 
кіно Hot Docs (2015, Торонто, Канада), нагороду найкращому 
документальному фільму 18-го Міжнародного кінофестивалю 
для дітей та юнацтва Olympia (2015, Греція), нагороду за опера-
торську роботу на Salem Film Fest (2016, США), спеціальний ди-
плом журі Одеського міжнародного кінофестивалю (2015, Оде-
са, Україна), диплом міжнародного кінофестивалю «Лістапад» 
(2015, Мінськ, Білорусь) тощо. У 2017 році стрічка отримала 
призи Першої Національної Кінопремії «Золота Дзиґа» за дво-
ма номінаціями: «Найкращий документальний фільм» (режисер 
Остап Костюк, продюсери: Данил Вулицький, Геннадій Кофман, 
Ольга Безхмельніцина) і «Найкращий композитор» (Алла Загай-
кевич).

Фільм «Жива ватра» розповідає про життя сучасних україн-
ських гуцулів і сумну долю одного з давніх традиційних ремесел 
цього краю – вівчарства, яке практично зникає. Сьогодні в укра-
їнських Карпатах залишилися лише поодинокі люди, які, пе-
рейнявши традиції випасання овець на полонинах і сироварін-
ня, ще продовжують заняття своїх предків. Цей фільм не тільки 
про побут, звичаї, традиції мешканців Карпат, красу природи і 
Карпатських гір, людські долі, кохання, родину, віру. Ця стріч-
ка символічно оповідає й про конфлікт двох світів – новітнього 
і стародавнього, про щиру відданість улюбленій справі, вогонь 
якої ще не загасила сучасна цивілізація. У фільмі представлено 
три покоління людей: старий 82-річний вівчар, десятирічний 
хлопчик і його хрещений, 39-річний чоловік, який сьогодні, в 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

63

умовах цивілізації ХХІ століття, ще займається вівчарством. Дія 
відбувається на полонині Радул, яка залишилася єдиною з 78 
полонин району, де займаються вівчарством. Жива ватра – во-
гонь, який добувають тертям дерева і підтримуваний упродовж 
чотиримісячного сезону на полонині. Обряд запалювання ва-
три здійснювався на Гуцульщині до середини ХХ століття. Йо-
го згадка у фільмі – це символ сьогоднішнього занепаду вівчар-
ського ремесла.

Творці фільму мали на меті продемонструвати глядачеві, що 
сьогодні в окремих місцях нашої планети ще існує інший, від-
мінний від урбанізованої цивілізації світ, який є неймовірним 
у своїй первозданній свіжості й красі і функціонує за іншими 
законами та моральними цінностями. Водночас нова глобаліс-
тична реальність ставить перед суспільством нові завдання, які 
можуть зруйнувати споконвічні природні ритми і спотворити 
красу природи. Як сказала композиторка Алла Загайкевич в од-
ному з інтерв’ю, «у фільмі кожен з героїв індивідуально – і візу-
ально, і внутрішньо – дуже красивий. І Остап [режисер Остап 
Костюк – О.Б.] вирішив, що саме музика має передати відчуття 
роз’ятреності, якесь зародження не те щоб прірви, але вже яки-
хось щілин у цій красі, якихось тріщин» (Вовк, 2017).

Співпраця над музичною партитурою документальної кі-
нострічки «Жива ватра» режисера Остапа Костюка та компо-
зиторки Алли Загайкевич, подібність їхніх поглядів щодо при-
роди кінотвору й жанрової специфіки кіномузики сприяли 
виробленню стратегії звукового оформлення картини. У цій 
стратегії два світи – природний і людський – мають специфічне 
звукове оформлення. Так, світ природи пов’язаний із пластом 
електроакустичного звучання у вигляді сонорно-алеаторичної 
плями або кластера, який за допомогою генерованих звукових 
семплів створює ефекти гулу, шуму вітру, курликання птахів, що 
відлітають. Електронна музика з’являється у картині в моменти 
образного втілення гір, хмар, овець, корів, коней, снігу, смерек, 
місяця, окремих частин дня (ніч, ранок) і пір року (зима, весна) 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

64

тощо. Кіноілюстрація процесу сироваріння також здійснюється 
за допомогою електроакустичного звучання.

Вся електроніка будується на реальних записах виконання 
музики аматорськими музикантами. При створенні звукової 
партитури фільму композиторка використовувала технологію 
синтезу на основі семплювання. Фрагменти записів народних 
інструментів (семпли) є ніби фільтрами для інших звуків, пере-
важно шумів. Ця технологія має назву є імпульсна реверберація, 
або конволюція.

Другий звуковий пласт стрічки «Жива ватра»  – це «живі» 
акустичні інструменти струнного квартету, які символізують 
людський світ. Цей тип звучання з’являється переважно в мо-
менти спогадів старого вівчара про своє життя, померлу дружи-
ну, з якою він прожив 51 рік і 3 місяці, та його філософських 
роздумів про сенс людського існування. Режисер Остап Костюк 
поставив композиторці завдання створити таку музику, яка 
б символізувала дистанцію між життям, звичаєвим побутом і 
вищими проявами людської сутності, моментами усвідомлен-
ня істини. На думку композиторки, найбільш прийнятною для 
виконання такого завдання є сучасна авангардна стилістика та 
нові виконавські техніки. Зауважу, що режисер зазнав критики 
за таке нетрадиційне музичне вирішення, хоча, на мій погляд, 
музика А. Загайкевич – як електронна, так і камерно-ансамбле-
ва, – є абсолютно органічною в цьому кінотворі. 

Найбільш вдалим прикладом використання струнного квар-
тету може бути епізод, де старий вівчар демонструє вишиті руш-
ники, сорочку, капелюха і кожух – вбрання, яке він приготував 
собі «на смерть».

Алла Загайкевич у роботі над документальним кінофіль-
мом «Жива ватра» демонструє тонке образне мислення і вміння 
вибудовувати драматургію навіть у такому, здавалося б, при-
кладному жанрі, як кіномузика. Як вона зізналася під час осо-
бистого спілкування, кінокомпозитор є більше «виконавцем» у 
фільмі, він повинен бути чуйним, допомагати режисерові роз-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

65

крити його задум. Саме завдяки її музиці у фільмі відбувається 
драматургічне крещендо і кульмінація за законами класично-
го мистецтва – у «точці золотого перетину». У цій кульмінації, 
яка демонструє унікальні кадри народження ягняти, практично 
єдиний раз у фільмі електронна музика і звучання струнного 
квартету накладаються один на одного, що символізує єднання 
природного й людського світів, минулого й майбутнього. 

Також у звукове поле кінокартини інтегровані автентичні 
звуки вівчарського побуту (зокрема звуки металевих дзвіночків 
на шиях овець, щоб не загубилися) і цілий пласт побутово-зви-
чаєвої карпатської інструментальної і вокальної автентики зі 
специфічним музичним інструментарієм (трембіта, дримба, 
флояра, дуда, скрипка, акордеон тощо) та жанровим забарвлен-
ням (церковний спів, сучасна естрадна пісня про Карпати, коло-
мийки, колядки тощо).

Загалом у цьому фільмі всі музичні засоби – і народна му-
зика, і електронна музика, і акустичний квартет, написаний 
сучасною академічною мовою,  – чудово взаємодіють. Така ба-
гаторівнева ексклюзивна музична партитура фільму підсилює 
множинність семантико-смислових інтерпретацій кінотексту, 
сприяє розкриттю унікальної української ідентичності. Тому 
фільм є не просто красивою картинкою – він насправді дає від-
чуття щемливості, роз’ятреності та неспокою, які зворушують і 
бентежать душу глядача, але водночас вселяють надію на краще 
майбутнє.

Фільм «Жива ватра» є не просто репрезентацією української 
національної ідентичності на прикладі культури вівчарства в 
регіоні українських Карпат. Він привертає увагу до загально-
людської проблеми збереження нематеріальної культурної спад-
щини та національних традицій, які є джерелом культурного 
поступу й самоідентифікації нації.

Інший приклад репрезентації української національної іден-
тичності через кіномузику – це стрічка «Довбуш» – український 
пригодницько-історичний блокбастер режисера Олеся Саніна. В 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

66

основу його сюжету покладені фольклорні легенди про ватаж-
ка опришків Олексу Довбуша. Події стрічки відбуваються на 
Гуцульщині у XVIII столітті, коли Довбуш разом з братом Іва-
ном, прагнучи справедливості й вільного життя на своїй землі, 
очолює повстання проти місцевої шляхти. Прем’єра фільму від-
булася в День Незалежності України, 24 серпня 2024 року.

Музику до фільму «Довбуш» Алла Загайкевич створювала у 
співавторстві з молодим композитором Олександром Чорним. 
Алла Загайкевич відповідала за загальну музичну концепцію 
фільму «Довбуш», а Олександр Чорний – за створення музики 
до найбільш експериментальних сцен, зокрема бойових епізодів.

У процесі створення саундтреку до фільму «Довбуш» А. За-
гайкевич, яка вже мала досвід співпраці з режисером Олесем 
Саніним, зосередилася на інтермедіальному поєднанні електро-
ніки, автентичного вокалу та оркестрового звучання. Її завдан-
ням було сформувати загальну музичну драматургію стрічки, 
забезпечити стилістичну єдність та глибину емоційного впливу. 
Водночас Олександр Чорний, який уперше працював у форматі 
співавторства, створював музику до найбільш експерименталь-
них частин фільму – сцен боїв, спротиву опришків, де викорис-
товувалися гранульовані звуки, електронні імпульси та оброб-
ка голосу. Таке розмежування дозволило поєднати авторський 
стиль Загайкевич, що базується на академічній електроніці та 
етномузиці, з кінематографічною динамікою Чорного, який має 
досвід роботи над трилерами та екшенами. Результатом стала 
оригінальна звукова палітра, що не лише супроводжує візуаль-
ний ряд, а й створює окремий художній простір, занурюючи 
глядача в атмосферу Карпат й опришківського спротиву.

Композиторам вдалося створити багатошаровий саунд-
трек, який поєднує електронні текстури, автентичний вокал та 
оркестрове звучання понад десяти інструментів. Такий підхід 
дав змогу передати дух свободи, притаманний образу Олекси 
Довбуша, та атмосферу Карпатських гір, де розгортаються події 
стрічки. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

67

У сцені нападу опришків на панський маєток електронна 
музика відіграє роль драматургічного каталізатора. Тут звучан-
ня синтезованих шумових текстур формує атмосферу напру-
женості та хаосу. Електроніка не просто супроводжує дії – вона 
моделює простір, де реальність змішується з міфом, а звукові 
імпульси підкреслюють ритм бою. За словами Загайкевич, саме 
у бойових сценах композитори дозволили собі найбільше експе-
риментів, використовуючи гранульований звук та обробку го-
лосу, що створює ефект «розмитої присутності».

У сцені дитинства Довбуша, що супроводжується компо-
зицією «Childhood», домінує автентичний вокал, записаний з 
карпатськими співаками. Тут музика виконує функцію етно-
графічного маркера, занурюючи глядача у культурний контекст. 
Вокальні фрази, виконані у традиційній манері, не мають чіткої 
гармонічної підтримки, що дозволяє зосередитися на тембровій 
глибині голосу. Це створює інтимний зв’язок між персонажем і 
його корінням, а також контрастує з подальшими сценами спро-
тиву, де вокал трансформується у крик, заклик, ритуал.

Сцена похорону побратима  – приклад використання сим-
фонічного оркестру. Тут звучить повільна, мінорна тема, де до-
мінують струнні інструменти у низькому регістрі. Оркестрове 
аранжування не лише передає скорботу, а й виконує функцію 
наративного переходу  – від особистої втрати до колективного 
спротиву. Загайкевич використовує контрапункт між струнни-
ми і дерев’яними духовими, що символізує внутрішню боротьбу 
героя. У цій сцені музика набуває літургійного характеру, набли-
жаючись до реквієму, що підкреслює сакральність моменту.

У фінальній сцені зіткнення з ворогом, всі три компоненти – 
електроніка, вокал і оркестр – зливаються в поліфонічну ткани-
ну. Електронні імпульси задають ритм, вокальні інтервенції  – 
емоційний пік, а оркестр – епічну масштабність. Така синестезія 
звуку створює кінематографічний катарсис, де музика не просто 
супроводжує зображення, а перетворюється на його емоційний 
еквівалент.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

68

Таким чином, робота Алли Загайкевич та Олександра Чор-
ного над музикою до фільму «Довбуш» демонструє багатогран-
не поєднання електроніки, автентичного вокалу та оркестрово-
го звучання, що втілюється в ключових сценах стрічки як засіб 
емоційного та семантичного підсилення наративу. Це не лише 
саундтрек, а інтермедіальний текст, що взаємодіє з візуальним 
рядом, драматургією та культурним кодом. Композиції саунд-
треку функціонують як звукові архетипи, що втілюють свободу, 
втрату, спротив і пам’ять.

За цю роботу Алла Загайкевич і Олександр Чорний були 
нагороджені Золотою медаллю Національної академії мистецтв 
України, що засвідчує високу художню цінність внеску компо-
зиторів у сучасне українське кіно.

Висновки. Розглянуті в цій статті фільми «Жива ватра» і 
«Довбуш» є різними за жанровими ознаками й кіномовою як 
способами творення національної ідентичності. Перший – це 
документальна стрічка, яка оповідає про сучасне повсякдення 
далекого гірського села в Карпатах, зокрема про три покоління 
чоловіків-вівчарів, які зберігають традицію пастушого ремес-
ла. Через етнографічну точність, візуальну поетику та музику 
Алли Загайкевич стрічка створює образ живої традиції, що є 
частиною української ідентичності. Фільм демонструє гармо-
нію людини з природою, цінність спадкоємності та етичні за-
сади буття, які протистоять урбанізованому світу. «Жива ва-
тра» утверджує ідею, що національна ідентичність – це не лише 
мова чи символи, а спосіб життя, вкорінений у ландшафт і ри-
туал.

Гостросюжетний історичний екшн, що реконструює постать 
Олекси Довбуша  – легендарного ватажка опришків, символу 
боротьби за свободу – поєднує міфологічний наратив, історич-
ну реконструкцію та музичну драматургію, де саундтрек Алли 
Загайкевич і Олександра Чорного підсилює епічність і драму. 
Через образ Довбуша як народного месника стрічка формує ге-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

69

роїчний архетип українця, здатного до спротиву, самопожертви 
та солідарності. «Довбуш» актуалізує національну пам’ять, звер-
таючись до теми колективної травми, втрати й відновлення, що 
є ключовими для сучасної української ідентичності, особливо в 
умовах війни. 

Водночас ці кінострічки мають чимало спільних рис: автори 
обох фільмів звертаються до карпатського регіону як джерела 
культурного коду, використовують музику як засіб ідентифіка-
ції – автентичний вокал, народні інструменти, електроніку – для 
створення звукового образу України. Через персональні історії 
(Іванко в «Живій ватрі», Олекса в «Довбуші») глядач отримує 
доступ до національного через індивідуальне. Фільми «Жива 
ватра» та «Довбуш» сприяють формуванню української націо-
нальної ідентичності через репрезентацію карпатської культури, 
історичної пам’яті та героїчного наративу, що утверджує зв’язок 
між минулим і сучасністю. Завдяки самобутній і оригінальній 
кіномузиці обидві стрічки не лише репрезентують українську 
культуру, а й активно формують її, пропонуючи глядачеві есте-
тичний, емоційний і символічний досвід національної прина-
лежності.

Література:

1.	 Chion M. Audio-Vision: Sound on Screen. New York: Columbia University 
Press, 1994. 239 p.

2.	 Chion M. Film, a Sound Art. New York: Columbia University Press, 2009. 
320 p.

3.	 Coppettini C. Music and Cinema: Intertextuality and Cultural Memory. 
Journal of Interdisciplinary Studies in Musicology. 2015. Vol. 9. P. 45–58.

4.	 Coppettini C. Soundtrack and Identity: Music as Narrative Device in 
Contemporary Cinema. Italian Journal of Cultural Studies. 2018. Vol. 12(2). 
P. 101–117.

5.	 Gurevich G. Music and Meaning in Film: A Cognitive Approach. Soundtrack 
Studies. 2016. Vol. 3(1). P. 23–39.

6.	 Gurevich G. Semiotics of Film Music: Sound as Signifier. Belgrade: Faculty 
of Dramatic Arts, 2012. 198 p.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

70

7.	 Бреславець Г. Особливості музичної драматургії А. Загайкевич (на ма-
теріалі музики до кінофільму «Мамай»). Культура і сучасність. 2017. 
№ 1 (38). С. 112–117. Режим доступу: https://ic.ac.kharkov.ua/nauk_rob/
nauk_vid/rio_old_2017/ku/kultura38/21.pdf

8.	 Вовк Тетяна. Алла Загайкевич: «Щоб електроакустична музика існува-
ла, мусять бути твори, концерти, критика й наука». Український тиж-
день, 20 червня 2017 року. https://tyzhden.ua/Culture/194575

9.	 Жданович К. Музика в системі звукозорових образів кінофільму «Гу-
ляща» (режисер  – І. Кавалерідзе, композитор  – Б.  Лятошинський): 
кваліфікаційна робота на здобуття ступеня магістра зі спеціальності 
«Музичне мистецтво». К.: НМАУ, 2009. 67 с.

10.	 Коваль Н. Інтермедіальність музики у фільмі «Мамай». Наукові запис-
ки НаУКМА. Мистецтвознавство. 2019. Т. 2. С. 67–73. Режим доступу: 
https://journals.ukma.edu.ua/index.php/myst/article/view/432 

11.	 Ковальчук О. Кіномузика Алли Загайкевич у контексті сучасного укра-
їнського кіно. Мистецтвознавчі записки. 2018. № 34. С. 102–108. Режим 
доступу: https://mz.knukim.edu.ua/article/view/143066 

12.	 Лісса З. Естетика кіномузики: пер. з пол. О.  Ковальчук. К.: Музична 
Україна, 1970. 212 с.

13.	 Усова А. Киномузыка как объект музыковедения: к проблеме определе-
ния аналитических подходов. Київське музикознавство. 2014. Вип. 50. 
С. 99–107. Режим доступу: http://nbuv.gov.ua/UJRN/kmuz_2014_50_14

14.	 Харченко П. Музика в кіно та проблематика синтезу мистецтв. Сучасне 
мистецтво. 2021. Вип. 17. С. 85–91. Режим доступу: http://sm.mari.kyiv.
ua/article/view/248469

15.	 Юник Т., Царев М. Саундтрек у сучасному кіно. Вісник Київського наці-
онального університету культури і мистецтв. Серія «Аудіовізуальні 
мистецтва та виробництво», 2021, вип. 4 (1), С. 67–77. 

16.	 Саундтрек до фільму Олеся Саніна «Довбуш» Довбуш (Original Motion 
Picture Soundrack): альбом виконавця Alexander Chorny.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

71

Оксана БІТАЄВА, 
заступниця директора з науково-грантових питань

Інституту культурології НАМ України,
докторка філософії (PhD, мистецтвознавство), доцентка

ORCID: https://orcid.org/0009-0000-7297-8452

КУЛЬТУРОЛОГІЧНИЙ ВИМІР ІСТОРИЧНОГО
ЖИВОПИСУ: ОБРАЗ МИНУЛОГО В СИСТЕМІ

КУЛЬТУРНИХ СМИСЛІВ

Анотація
Стаття аналізує культурологічні механізми створення й ре-

презентації образу минулого в історичному живописі. Поєдную-
чи тези культурної пам’яті та теорії репрезентації, дослідження 
показує, як жанр історичного живопису виконує функцію меді-
атора між професійною історіографією та колективною пам’ят-
тю, формуючи культурні смисли та ідентичності. Особлива ува-
га приділяється візуальним стратегіям, метафорикам і канонам, 
які конструюють образ минулого, та соціокультурному контек-
сту їхньої циркуляції. Наведено приклади із польського та укра-
їнського історичного живопису ХІХ–ХХ  ст., які демонструють 
актуалізацію пам’яті та наративів національної ідентичності.

Ключові слова: історичний живопис, культурна пам’ять, ре-
презентація, образ минулого, візуальна культура.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

72

Abstract
This article examines the culturological mechanisms of 

constructing and representing images of the past in historical 
painting. Combining cultural memory theory and representational 
studies, the paper argues that historical painting mediates between 
professional historiography and collective memory, shaping cultural 
meanings and identities. The study focuses on visual strategies, 
metaphors and canons that constitute the ‘image of the past’ and their 
socio-cultural circulation. Case studies from Polish and Ukrainian 
historical painting (19th–20th centuries) illustrate memory activation 
and national narrative formation.

Keywords: historical painting, cultural memory, representation, 
image of the past, visual culture.

Вступ
Історичний живопис традиційно розглядався як один з го-

ловних інструментів візуалізації минулого – жанр, який не ли-
ше відтворює сюжети, але й формує в глядача уявлення про іс-
торичні події, постаті та цінності. У культурологічному ключі 
історична картина виступає як середовище, де перетинаються 
наративи офіційної історіографії та народної пам’яті, а також як 
майданчик для конструювання культурних смислів, що визна-
чають самоідентифікацію спільнот.

Дослідження історичного живопису як культурного фено-
мену вимагає виходу за межі суто мистецтвознавчого аналізу й 
звернення до ширшого культурологічного контексту. Йдеться 
про розуміння того, що образотворче мистецтво не просто ілю-
струє історичні факти, а активно бере участь у процесах куль-
турної комунікації, трансляції колективної пам’яті та форму-
вання ціннісних орієнтирів суспільства.

Історичний живопис завжди функціонував у складній сис-
темі взаємодій між художником, замовником, інституціями вла-
ди, освітніми закладами та широкою публікою. Кожна історична 
картина є результатом не лише індивідуального творчого тво-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

73

ріння, але й соціокультурного контексту, який визначає, які саме 
образи минулого потрібні суспільству в конкретний історичний 
момент. Тому культурологічний підхід до вивчення історичного 
живопису передбачає аналіз не тільки художніх особливостей 
творів, але й механізмів їхнього створення, презентації та вклю-
чення до культурного канону.

У сучасній гуманітаристиці спостерігається зростання інтер-
есу до проблематики візуальної культури та культурної пам’яті. 
Дослідники все частіше звертають увагу на те, як візуальні об-
рази впливають на формування колективних ідентичностей, як 
вони використовуються в політичних та ідеологічних цілях, як 
трансформуються під впливом соціальних змін. Історичний жи-
вопис, будучи одним із найважливіших жанрів образотворчого 
мистецтва ХІХ–ХХ століть, представляє особливий інтерес для 
такого роду досліджень.

Метою цієї статті є культурологічний аналіз механізмів 
створення та функціонування образу минулого в історичному 
живописі. Дослідження визначає своїм завданням показати, як 
історичний живопис працює медіумом культурної пам’яті, які 
візуальні стратегії використовуються художниками для кон-
струювання переконливих образів минулого, і як ці образи ци-
ркулюють у культурному просторі, впливаючи на колективну 
свідомість та ідентичність.

1. Теоретичні засади: культурна пам’ять та репрезентація
Теоретична рамка статті базується на дослідженнях у сфе-

рі культурної пам’яті та культурології репрезентації. Культурна 
пам’ять визначається як сукупність матеріальних, соціальних 
та ментальних вимірів, через які відбувається збереження й 
трансмісія колективних уявлень про минуле. Ключові положен-
ня сучасних студій підкреслюють інтердисциплінарний харак-
тер пам’яті, її зв’язок з архівами, місцями пам’яті, мистецькими 
практиками та інституціями, що продукують канонізовані на-
ративи.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

74

Поняття культурної пам’яті, запроваджене в науковий обіг 
Яном та Алейдою Ассман, передбачає розуміння пам’яті не як 
індивідуального психологічного феномену, а як соціально кон-
струйованого явища, що має культурну природу. Культурна 
пам’ять формується через спеціальні практики комеморації, ри-
туали, тексти, символи та образи, які забезпечують зв’язок між 
поколіннями та створюють відчуття культурної спадкоємності.

На відміну від комунікативної пам’яті, що охоплює живі спо-
гади свідків подій (приблизно три покоління), культурна пам’ять 
має справу з віддаленим минулим, яке вже втратило зв’язок з 
живими носіями спогадів. Саме тому для культурної пам’яті 
критично важливими є матеріальні носії – тексти, пам’ятники, 
музейні експозиції, і, звісно, твори мистецтва, зокрема історич-
ний живопис.

Теорія репрезентації, розроблена в рамках культурних сту-
дій, дає змогу зрозуміти, як саме створюються та функціонують 
культурні значення через системи знаків та символів. Історич-
ний живопис у цьому контексті виступає як складна система ре-
презентації, де кожен елемент зображення – композиція, колір, 
жести персонажів, атрибути – несе певне семантичне наванта-
ження.

Репрезентація не є простим відображенням реальності; на-
томість вона активно конструює значення, пропонує певні ін-
терпретації подій та явищ. У випадку історичного живопису, 
художник не просто фіксує історичний факт, а створює його ві-
зуальну інтерпретацію, яка може суттєво відрізнятися від істо-
ричної реальності, але водночас мати значний вплив на те, як ця 
подія буде пам’ятатися в культурі.

Концепція «місць пам’яті» (lieux de mémoire) П’єра Нора 
розширює розуміння того, як суспільство зберігає та актуалі-
зує своє минуле. Місця пам’яті – це не обов’язково фізичні ло-
кації; це можуть бути символи, тексти, образи, ритуали  – все, 
що функціонує як точка кристалізації колективної пам’яті. Істо-
ричні картини в цьому сенсі є потужними місцями пам’яті, які 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

75

можуть на століття закріпити певний образ історичної події в 
суспільній свідомості.

Візуальна культура як міждисциплінарне поле досліджень 
зосереджується на тому, як візуальні образи виробляються, цир
кулюють та споживаються в суспільстві. Історичний живопис 
займає особливе місце в системі візуальної культури, оскільки 
поєднує естетичні, дидактичні та ідеологічні функції. Такі твори 
часто експонуються в публічних просторах – музеях, навчаль-
них закладах, урядових будівлях – і таким чином стають части-
ною повсякденного візуального досвіду людей.

2. Історичний живопис як медіум формування образу ми-
нулого

Через вибір сюжетів, репрезентацію героїв, символіку та 
сценографію художники формують полярні ідеї героїзму, жер-
тви, перемоги чи трагедії  – теми, що надалі інкорпоруються в 
освітні, меморіальні та публічні практики.

Історична картина займає посереднє становище між доку-
ментом і фікцією. З одного боку, вона претендує на історичну 
достовірність, спирається на історичні джерела, намагається 
відтворити автентичні деталі епохи. З іншого боку, вона завжди 
є художнім твором, продуктом творчої уяви, що підкоряється 
естетичним законам і виражає світогляд свого часу.

Історичний живопис виконує кілька взаємопов’язаних функ-
цій у культурі. По-перше, це дидактична функція: історичні кар-
тини використовувалися (і продовжують використовуватися) як 
засіб історичної освіти, особливо в епоху до масового поширення 
фотографії та цифрових медіа. Вони надавали людям візуальне 
уявлення про події, про які вони знали лише з текстів.

По-друге, це меморіальна функція: історичний живопис слу-
жить засобом увічнення важливих подій та постатей, перетворю-
ючи їх на частину культурної пам’яті. Твори історичного живопису 
часто створювалися на замовлення держави або інших інституцій 
саме з метою комеморації певних історичних моментів.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

76

По-третє, це легітимаційна функція: образи минулого, ство-
рені історичним живописом, використовувалися (і використо-
вуються) для легітимації політичних режимів, національних 
проектів, соціальних ієрархій. Показуючи минуле нації, історич-
ний живопис обґрунтовує її право на політичну суб’єктність у 
сьогоденні.

Особливо важливу роль історичний живопис відігравав у 
процесах націєтворення ХІХ–ХХ  століть. У цей період багато 
народів Європи переживали процеси національного відроджен-
ня, формування національних держав або боротьби за незалеж-
ність. У цьому контексті історичний живопис став потужним 
інструментом конструювання національної ідентичності.

Художники створювали візуальний канон національної іс-
торії, вибираючи з минулого ті події та постаті, які найкраще 
відповідали потребам національного проєкту. Це могли бу-
ти зображення великих перемог, героїчних битв, мученицької 
смерті національних героїв, моментів державотворення. Такі 
образи формували уявлення про національний характер, наці-
ональні чесноти, історичну місію нації.

3. Візуальні стратегії конструювання минулого
До візуальних стратегій, що використовуються в історично-

му живописі, належать: персоніфікація історичної події через 
центральні фігури, сценічна метафоризація (символічні жести, 
реквізит), відтворення просторових і часових маркерів, а також 
маніпуляція перспективою та масштабом для підсилення емо-
ційного резонансу. Ці техніки дають змогу трансформувати іс-
торичну інформацію в емоційно насичений наратив, доступний 
широкому загалу.

Персоніфікація історичної події означає її подання через 
дії та емоції конкретних персонажів. Замість абстрактного 
зображення історичного процесу, художник концентрується 
на драматичних моментах, пов’язаних з конкретними людь-
ми. Це робить історію більш зрозумілою та емоційно близькою 
глядачеві.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

77

Центральна фігура (або група фігур) історичної картини 
зазвичай організовує композицію та фокусує увагу глядача. 
Навколо цієї фігури вибудовується весь візуальний наратив. Ча-
сто центральною фігурою є історичний герой, лідер, монарх  – 
особа, з якою пов’язується ключове значення події.

Історичний живопис використовує розвинену систему сим-
волів та алегорій. Це можуть бути традиційні іконографічні 
атрибути (корона як символ влади, меч як символ сили, олива як 
символ миру), кольорова символіка (червоний колір може сим-
волізувати жертву або революцію, білий – чистоту або капіту-
ляцію), жестова мова (простягнута рука може означати заклик, 
благословення або звинувачення).

Символічна насиченість історичного живопису перетворює 
його на багатошаровий текст, який може прочитуватися на різ-
них рівнях. Підготовлений глядач, знайомий з культурними ко-
дами епохи, може розшифрувати складні алегоричні послання, 
закладені художником у картину.

Важливою візуальною стратегією є спосіб організації про-
стору та часу в історичній картині. Художник може використо-
вувати одночасну репрезентацію різних моментів події (симуль-
танна композиція), створювати ілюзію глибокого простору або, 
навпаки, стискати простір для драматичного ефекту.

Архітектурні деталі, ландшафт, предмети побуту служать 
темпоральними маркерами, що вказують на історичну епоху. 
Ретельне відтворення історичних реалій створює ефект автен-
тичності, хоча ця автентичність часто є стилізацією, що відпові-
дає уявленням про епоху, а не історичній реальності.

Маніпуляція масштабом, світлотінню, кольором та компо-
зицією дозволяє художнику контролювати емоційну реакцію 
глядача. Монументальні розміри історичних полотен створю-
ють ефект залучення глядача до події, а драматичне освітлення 
підсилює емоційний патос.

Історичний живопис часто використовує принципи теа-
тральної постановки: чітку побудову мізансцени, виразність 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

78

жестів та міміки персонажів, контрастність освітлення. Це пе-
ретворює історичну картину на своєрідну «застиглу драму», яка 
розгортається перед очима глядача.

4. Соціокультурний контекст і канонізація наративів
Процес канонізації певного образу минулого відбувається 

не лише в художніх колах, але й у міжінституційному полі: му-
зейні виставки, історичні комісії, освітні програми й державна 
політика пам’яті беруть участь у легітимації одних зображень і 
маргіналізації інших. Внаслідок цього історичний живопис мо-
же стати інструментом націєтворення або, навпаки, місцем опо-
ру домінантним наративам.

Художні академії, музеї, державні установи, що замовляли 
історичні картини, формували систему цінностей та критеріїв, 
що визначали, які саме образи минулого заслуговують на увіч-
нення. Система мистецької освіти передавала майбутнім худож-
никам не тільки технічні навички, але й ідеологічні настанови 
щодо того, як слід зображувати історію.

Історичні картини не залишаються в межах музейних залів. 
Вони репродукуються в підручниках, на поштових марках, пла-
катах, у ювілейних виданнях. Ця широка циркуляція робить пев-
ні образи минулого загальновідомими, перетворює їх на іконічні 
зображення, що асоціюються з певними історичними подіями.

У різні історичні періоди одні й ті самі історичні сюжети мо-
жуть інтерпретуватися по-різному, а відповідно змінюється й 
оцінка історичних картин, присвячених цим сюжетам. Картина, 
що вважалася героїчною в одну епоху, може бути переосмислена 
як вираз імперської пропаганди в іншу епоху.

Поряд з офіційними, канонізованими образами минулого 
завжди існують альтернативні інтерпретації, контрнаративи, що 
пропонують інший погляд на історичні події. Деякі художники 
свідомо створюють твори, що суперечать домінантним історич-
ним наративам, висвітлюючи забуті або приховані сторінки іс-
торії.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

79

Вивчення таких контрнаративів дає змогу побачити мно-
жинність можливих інтерпретацій минулого, зрозуміти, які 
соціальні групи та чому були виключені з офіційної історичної 
пам’яті. Це також показує, що історичний живопис може бути 
не тільки інструментом влади, але й засобом критики та опору.

5. Ілюстративні приклади: польський та український істо-
ричний живопис

Розглянемо два приклади, що ілюструють викладені підхо-
ди. По-перше, польський історичний живопис ХІХ ст., зокрема 
творчість Яна Матейка та його послідовників, демонструє, як 
образи минулого формували національну ідентичність у період 
політичного бездержавного існування. Матейко використовує 
театральність композиції й символічні коди для створення об-
разів-символів польської історії, які стали частиною національ-
ної пам’яті.

Творчість Яна Матейка представляє унікальний випадок, 
коли історичний живопис одного художника фактично створив 
візуальний канон національної історії. У період, коли Польща як 
держава не існувала, будучи розділеною між трьома імперіями, 
історичний живопис Матейка став потужним засобом збере-
ження та актуалізації польської національної ідентичності.

Матейко створював монументальні полотна, присвячені 
ключовим моментам польської історії: «Грюнвальдська бит-
ва» (1878), «Проповідь Скарги» (1864), «Люблінська унія» (1869), 
«Конституція 3  травня  1791  року»  (1891). Ці твори не просто 
ілюстрували історичні події, а пропонували їх певну інтерпре-
тацію, що підкреслювала героїчне минуле польського народу та 
його право на державну незалежність.

Композиційна побудова картин Матейка часто нагадує теа-
тральну сцену з чітко організованими групами персонажів, дра-
матичним освітленням та виразними жестами. Кожна постать у 
його картинах – це психологічно виписаний характер, а не про-
сто історична фігура. Художник приділяв величезну увагу істо-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

80

ричним деталям: костюмам, зброї, архітектурі, що створювало 
ефект автентичності та переконливості.

По-друге, український історичний живопис початку ХХ ст. 
та пізніші інтерпретації пам’яті також свідчать про прагнення 
через образ минулого формувати національну згуртованість, 
одночасно включаючи локальні й регіональні історії в загально-
національний наратив.

Український історичний живопис розвивався в складних 
умовах, коли українські землі були розділені між різними імпе-
ріями, а сама ідея української нації зустрічала опір з боку імпер-
ських властей. Проте українські художники створювали роботи, 
що візуалізували українську історію та сприяли формуванню 
національної свідомості.

Особливу роль відіграли зображення козацької доби, яка 
сприймалася як золотий вік української державності. Твори, 
присвячені історії Запорозької Січі, гетьманам, козацьким пов-
станням, створювали образ героїчного минулого, що мав легіти-
мувати прагнення до національної незалежності.

На початку та у середині ХХ ст. український історичний жи-
вопис опинився під жорстким ідеологічним контролем. Дозво-
лялися лише ті інтерпретації історії, що відповідали офіційній 
радянській історіографії. Проте навіть у цих умовах художники 
іноді знаходили можливості для вираження національних по-
чуттів через звернення до історичних сюжетів.

Порівняння польського та українського історичного живо-
пису виявляє як спільні риси, так і важливі відмінності. Спіль-
ним є використання історичного живопису як засобу наці-
єтворення в умовах політичної несуверенності або обмеженої 
суверенності. В обох випадках художники зверталися до мину-
лого, щоб ствердити національні прагнення сучасності.

Водночас є й суттєві відмінності. Польський історичний 
живопис ХІХ століття розвивався в умовах відносної культур-
ної автономії та мав підтримку польської аристократії та інте-
лігенції. Український історичний живопис часто створювався в 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

81

умовах більш жорстких обмежень та мав менш потужну інсти-
туційну підтримку.

6. Обговорення: від матеріальності до смислових матриць
Аналітична перспектива, поєднуючи матеріальність ар-

тоб’єкта й його смислові функції, дозволяє побачити, як істо-
ричний живопис працює у трьох площинах: як художній об’єкт, 
як інтелектуальний ресурс (джерело історичних уявлень), і як 
комунікативна практика, що продукує й репродукує культурні 
смисли. Важливо визнати, що змістовна наповненість зобра-
жень завжди контекстуалізована – від інституційного середови-
ща до публічних ритуалів.

Як художній об’єкт, історична картина є матеріальним арте-
фактом, що має фізичні характеристики (розмір, техніку вико-
нання, матеріали), естетичні якості (композицію, колір, стиль) та 
вписується в історію мистецтва. У цій іпостасі картина є об’єктом 
мистецтвознавчого аналізу, експонування в музеях, реставрації.

Як інтелектуальний ресурс, історична картина функціонує 
як джерело знань про минуле, як візуальне свідчення епохи, як 
матеріал для історичної освіти. Водночас важливо розуміти, що 
це специфічне джерело, що містить не стільки факти, скільки ін-
терпретації, не стільки реальність минулого, скільки уявлення 
про цю реальність.

Як комунікативна практика, історичний живопис є засобом 
соціальної взаємодії, способом передачі культурних цінностей 
та смислів між різними поколіннями та соціальними групами. У 
цій функції історична картина бере участь у процесах культур-
ної комунікації, формування ідентичностей, легітимації влади.

Змістовне наповнення історичних образів ніколи не є фік-
сованим; воно змінюється залежно від контексту рецепції. Одна 
й та сама картина може сприйматися по-різному в залежності 
від того, де вона експонується (в національному музеї, в регіо-
нальній галереї, в приватній колекції), коли вона переглядається 
(у період національного піднесення, у час кризи, у мирний час, 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

82

під час війни), хто її переглядає (представники титульної нації, 
національних меншин, іноземці).

Інституційне середовище суттєво впливає на інтерпретацію 
історичних картин. Музейна експозиція, яка контекстуалізує 
картину через супровідні тексти, розміщення поряд з іншими 
творами, освітлення, створює певну рамку інтерпретації. 

Висновки
Історичний живопис має суттєвий культурологічний вимір: 

через свої візуальні коди він формує образи минулого, які впли-
вають на колективну пам’ять і ідентичність. Дослідження під-
твердило необхідність комплексного підходу, що поєднує тео
рію культурної пам’яті й аналіз візуальних практик. Подальші 
дослідження мають зосередитися на міжмедіальних взаємодіях 
(живопис – музейні практики – публічна історія) та на аналізі 
маргіналізованих наративів, які здатні кинути виклик домінант-
ній канонізації.

	 Література:
1.	 Бітаєва О. В. Історичний живопис у мистецтві польського малярства: 

монографія. – К.: Ін-т культурології НАМ України, 2023. – 176 с. (роз-
діли: 1–3, с. 13–42, 59–91).

	 https://icr.org.ua/wp-content/uploads/2024/01/Book-2023_Bitaieva.pdf
2.	 Нагорна Л. П. Історична культура: концепт, інформаційний ресурс, 

рефлексивний потенціал. – К.: ІПіЕНД НАН України, 2014. – 382 с. (гл. 
IV: Естетичні параметри, с. 193–211).

	 https://ipiend.gov.ua/wp-content/uploads/2018/07/historical-culture.pdf
3.	 Erll, Astrid (ed.). Cultural Memory Studies: An International and 

Interdisciplinary Handbook.  – Berlin: De Gruyter, 2008. (Intro and ch.2: 
‘Dimensions of cultural memory, pp.10–18).

	 https://www.researchgate.net/profile/David-Manier/publication/256096723_
Cultural_Memory_Studies/links/00b49521bd58a34751000000/Cultural-
Memory-Studies.pdf

4.	 Бардаш О. Д. Розвиток історичного жанру в українському живописі 
(стаття/тези). – 2008. (с.1–5).

	 https://enpuir.udu.edu.ua/bitstreams/cf6a1929-add9-430f-99f2-
ab627020010e/download



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

83

Сергій ВОЛКОВ,
доктор культурології, професор,

професор кафедри виконавських дисциплін №2
Київської муніципальної академії музики імені Р.М.Глієра

ORCID https://orcid.org/0000-0003-0702-8826 
vsm1281@gmail.com 

УДК 378.4:7.071.1+008(477)

ІНСТИТУАЛІЗОВАНІ МИСТЕЦЬКІ ОСВІТНІ ПРОЄКТИ 
В РЕФОРМАЦІЙНИХ ПРОЦЕСАХ КУЛЬТУРНОЇ

СПАДЩИНИ УКРАЇНИ

Анотація. Питання впливу реформування освітньої систе-
ми на соціокультурні процеси в Україні в останні роки набули 
актуальності у зв’язку військовою та культурною агресією ро-
сійської спільноти на територію України. Як складова загаль-
ної освітньої системи України, як інституалізована сукупність 
виконавських, педагогічних, композиторських, мистецтвознав-
чих та інших практик, мистецька освіта є вагомою складовою 
у реформаторських урядових концепціях. Простежити еволю-
ційні зміни в її структурі в останні роки і є завданням цієї роз-
відки. Автор намагається спрямувати наукову думку на розгляд 
освітніх мистецьких практик як частини культурної спадщини 
в аспекті збереження в сучасних інституалізованих освітніх си-
стемах. У статті використано комплекс методів: історико-куль-
турологічний, системний і міждисциплінарний підходи, порів-
няльний аналіз, узагальнення і систематизація, що спрямовані 
на висвітлення місця мистецької освіти в системі нематеріальної 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

84

культурної спадщини. Розглядаються питання збереження ос-
вітньо-мистецьких практик, що акумулюються в досвіді робо-
ти педагогічних колективів Київського державного музичного 
ліцею імені М. В.  Лисенка, Львівського державного музичного 
ліцею імені  Соломії Крушельницької, Одеського державного 
музичного ліцею імені професора П.  С.  Столярського та Хар-
ківського державного музичного ліцею. Упродовж ХХ століття 
педагогічними колективами цих навчальних закладів було ство-
рено низку персоналізованих педагогічних шкіл, які презенту-
вали власні методи підготовки музичних кадрів у комплексі з 
вищими мистецькими навчальними закладами. Це дало мож-
ливість мистецькій освіті в Україні інституалізуватися в окрему 
специфічну галузь, яка застосувала меритократичний принцип 
в організації навчального процесу, що дає підстави вважати ці 
освітні практики особливою культурною спадщиною України. 
Система підготовки музичних і, ширше, мистецьких кадрів має 
всі ознаки ексклюзивності, варта наукового обґрунтування з 
метою збереження як досвіду кількох поколінь музикантів, що 
поєднують виконавську і педагогічну практику. Усвідомлення 
особливості напрацювань колективів Київського, Львівського, 
Одеського та Харківського музичних ліцеїв стане одним із ме-
ханізмів їхнього подальшого існування як осередків збереження 
культурних традицій України.

Ключові слова: мистецька культурні спадщина, мистецькі 
освітні практики, музичні ліцеї, мистецька освіта України, між-
культурний діалог.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

85

Serhii VOLKOV,
Doctor hab. of Cultural Studies, Professor,

Professor of the Department of Performing Arts No. 2
Kyiv Municipal Academy of Music named after R.M. Glier

UDC 378.4:7.071.1+008(477)

INSTITUTIONALIZED ART EDUCATION PROJECTS 
IN THE REFORM PROCESSES OF UKRAINE’S 

CULTURAL HERITAGE

Abstract. The issue of the impact of educational system reform 
on sociocultural processes in Ukraine has become particularly rel-
evant in recent years due to the military and cultural aggression of 
the Russian community on Ukrainian territory. As a component of 
Ukraine’s general education system, as an institutionalized set of ex-
ecutive, pedagogical, compositional, art history, and other practices, 
arts education is an important component of the government’s reform 
concepts. The task of this study is to trace the evolutionary changes 
in its structure in recent years. The author attempts to direct scientif-
ic thought toward the consideration of educational artistic practices 
as part of cultural heritage in terms of their preservation in modern 
institutionalized educational systems. The article uses a complex of 
methods: historical and cultural, systemic and interdisciplinary ap-
proaches, comparative analysis, generalization and systematization, 
aimed at highlighting the place of art education in the system of in-
tangible cultural heritage. The article considers issues related to the 
preservation of educational and artistic practices accumulated in the 
experience of teaching staff at the Kyiv State Music Lyceum named af-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

86

ter M. V. Lysenko, the Lviv State Music Lyceum named after Solomiya 
Krushelnytska, the Odessa State Music Lyceum named after Professor 
P. S. Stoliarskyi, and the Kharkiv State Music Lyceum. Throughout 
the 20th century, the teaching staff of these educational institutions 
created a number of personalized pedagogical schools that presented 
their own methods of training musical personnel in conjunction with 
higher art educational institutions. This enabled arts education in 
Ukraine to become institutionalized as a separate specific field, which 
applied the meritocratic principle in the organization of the educa-
tional process, giving reason to consider these educational practices 
a special cultural heritage of Ukraine. The system of training musical 
and, more broadly, artistic personnel has all the hallmarks of exclu-
sivity and deserves scientific justification in order to preserve the ex-
perience of several generations of musicians who combine perform-
ing and teaching practice. Recognition of the unique achievements of 
the Kyiv, Lviv, Odesa, and Kharkiv music lyceums will be one of the 
mechanisms for their continued existence as centers for the preserva-
tion of Ukraine’s cultural traditions.

Keywords: artistic cultural heritage, artistic educational practices, 
music lyceums, artistic education in Ukraine, intercultural dialogue.

Вступ. Культурологія, вивчаючи гуманітарну сферу люд-
ської діяльності, виокремлює мистецьку складова як сферу, що 
формує глибинні підвалини людського потенціалу, що у невід-
даленій перспективі впливатиме на формування особистості, її 
самоідентифіації і, в кінцевому результаті формуватиме майбут-
нє людства. Мистецькі навчальні заклади зберігають набутий 
людством креативний досвід не тільки в предметах і артефактах 
(матеріальна культурна спадщина), а й у мистецьких та інших 
інтелектуальних практиках, які в своїй сукупності становлять 
нематеріальну культурну спадщину. Усвідомлення ціннісних 
орієнтирів цієї спадщини сьогодні набуває актуальності з ог-
ляду на появу нових цифрових технологій, що дає можливість 
дистанційного спілкування, але провокує до мінливості цього 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

87

досвіду. Автором дослідження вже висувалася і обґрунтовувала-
ся в попередніх дослідженнях гіпотеза щодо особливості діяль-
ності колективів мистецьких навчальних закладів України, які є 
носіями практик нематеріальної культурної спадщини і мають 
позитивний досвід, який є цінним для збереження та подаль-
шого запозичення в освітніх траєкторіях українських соціокуль-
турних реформ.

У сучасній широкій світовій дифузії культур культурна 
спадщина кожної країни стає потужним джерелом енергії щодо 
вирішення проблеми збереження національної ідентичності. 
Маючи когнітивні ресурси для формування світогляду нового 
покоління традиційними засобами, ця культурна спадщина має 
можливості щодо консолідації суспільства, формування собор-
ності українців. Дослідження когнітивних можливостей успад-
кованих традицій має виявити та проаналізувати позитивний 
досвід багатьох минулих поколінь, що ставали перед необхід-
ністю реформ, спрямованих на допомогу особистості віднайти 
себе у певній системі аксіологічних координат, визначаючи шля-
хи подальшого власного розвитку.

У час диверсифікації цифрових технологій з’являється мож-
ливість ефективного впливу культурних здобутків мистецтва 
з глибоким філософським змістом на значну частину людської 
спільноти та застосування його досвіду в позаосвітньому і по-
занауковому просторі. Інтегративні процеси в сучасному су-
спільстві трансформують і створюють нові можливості не лише 
для демонстрації напрацювань, але й постійного накопичення 
нових знань для періодичного коригування результатів дослі-
джень відповідно до критичних викликів функціонування нової 
соціокультурної реальності.

Мистецька творчість молоді, що здобуває професійну освіту 
в сучасному світі виступає як особливий чинник формування 
нових традицій та впливу на культуротворчі процеси у ХХІ сто-
літті й маркується появою нових її (творчості) модусів. Впису-
ючись в основний контекст офіційної культурної парадигми 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

88

суспільства крізь призму її залежності від певних соціальних 
структур та соціальних утворень (зокрема таких, як школа), 
культурна діяльність інституалізованих мистецьких освітніх за-
кладів імітує загальні культурні практики й активно залучаєть-
ся до сучасної культурної комунікації. 

Аналіз літератури. Мистецька освіта як специфічна галузь 
у дискурсі глобалізаційно-цивілізаційних викликів і проблем 
сучасності досліджується українськими вченими В.  І.  Луговим 
(Луговий, 1997), В.М. Шейком, Ю.П. Богуцьким (Шейко, Богуць-
кий, 2005), С. М. Волковим (Волков, 2006, 2010), О. І. Безгіним 
(Культурна політика, 2013) та ін. Група українських авторів  – 
Г. Чміль, І. Зубавіна, І. Кузнєцова, В. Купрійчук та М. Міщенко – 
розглядають філософські та правозахисні механізми збережен-
ня культурної спадщини (Chmil…, 2020). 

Мистецька освіта, мистецькі навчальні заклади, акумулюю-
чи в своїх практиках традиції культурної спадщини, забезпечу-
ють формування стану творчості, розвиток особистості, духов-
не вдосконалення свідомості індивіда. Цьому сприяє створення 
феномену персоналізованої школи, яка в мистецькій діяльності 
усвідомлюється як культурна традиція, через яку здійснюється 
узагальнення й трансляція виконавського, композиторського, 
наукового та іншого духовного досвіду. Водночас атрибутив-
ними особливостями (властивостями) такої школи є наявність 
певного колективу, що створює спадковість традицій і визначе-
ного нормативу перевіреної практикою новаторської ідеї, яка 
сприймається колективом як еталон.

Питанню необхідності збереження культурної спадщини в 
реформаційних процесах приділяє увагу Національна академія 
мистецтв України, яка в 2021 році ініціювала проведення кон-
ференції «Освіта у сфері нематеріальної культурної спадщини: 
дослідження, охорона» (Програма Всеукраїнської наукової кон-
ференції..., 2023). На конференції академіки Національної акаде-
мії мистецтв України Валерій Бітаєв, Євген Станкович, науковці 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

89

Ольга Бенч, Оксана Чепелик, Олена Берегова, Сергій Волков та 
ін. наголошували в своїх доповідях на необхідності збережен-
ня нематеріальної культурної спадщини в різноманітті сучасних 
освітніх, мистецьких та культуротворчих практик. 

Питання необхідності збереження української культурної 
спадщини обговорюється не тільки на наукових форумах, а й ши-
рокою культурною громадськістю. Зокрема, Український центр 
культурних досліджень спільно з громадською організацією 
«Центр розвитку «Демократія через культуру», акредитованою 
в ЮНЕСКО (ДС), ініціювали на початку 2022 року зустріч-об-
говорення за темою: «Роль освіти в охороні НКС – показники, 
програми, інструменти, головні зацікавлені сторони» (Роль 
освіти..., 2022). Під час заходу фахівці-практики зі збереження 
нематеріальної культурної спадщини присвятили свої виступи 
освіті як одному з головних інструментів охорони нематеріаль-
ної культурної спадщини. 

Отже, в останні роки спостерігається активізація широко-
го обговорення проблеми збереження української культурної 
спадщини в науковому і культурно-громадському середовищі. 
Водночас мистецька освіта як сукупність виконавських, педаго-
гічних, композиторських, мистецтвознавчих та інших практик 
ще не розглядалася в науковій літературі як вагома складова 
реформаторських процесів, чим і зумовлено актуальність цієї 
розвідки.

Метою статті є аналіз проблеми збереження практик мис-
тецько-освітньої культурної спадщини, які матеріалізуються в 
інституалізованих освітніх системах.

Виклад основного матеріалу. Культурна спадщина була і за-
лишається джерелом культурного розмаїття і гарантією сталого 
розвитку. Ця теза констатується у «Загальній декларації ЮНЕ-
СКО про культурне розмаїття 2001 року» (Загальна деклара-
ція ЮНЕСКО, 2001) та «Конвенції про охорону нематеріальної 
культурної спадщини» (Конвенція про охорону, 2008).



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

90

Процеси реформування, пошук нових шляхів цивілізацій-
ного поступу українського суспільства створюють ризики щодо 
зникнення та руйнування набутої культурної спадщини, що 
викликає занепокоєння у певної частини суспільства стосовно 
її збереження. Окремої уваги заслуговує політика трансляції 
знань та освіти, зокрема, відносно спеціальностей, яких тради-
ційно потребують виконавські практики. 

Гуманітарна сфера діяльності людини, зокрема академічне 
музичне мистецтво, яке потребує творчого мислення, креатив-
ного напруження, критичного осмислення дійсності, не втрачає 
свого значення і впливу на людську свідомість, формуючи інте-
лектуальний потенціал суспільства. 

У сьогоденні констатуємо активізацію взаємодії культур, де 
потенціал української культури без компромісів імплементуєть-
ся у світовий культурний контекст. Цей потенціал досить висо-
ко оцінюється європейською мистецькою спільнотою завдяки 
творчим здобуткам українських композиторів і виконавців, бі-
ографії яких безпосередньо пов’язані із навчанням у спеціалі-
зованих мистецьких навчальних закладах України. Презентації 
в Європі, Америці, інших країнах світу творів Мирослава Ско-
рика, Валентина Сильвестрова, Євгена Станковича, Лесі Дич-
ко, Людмили Юріної та інших митців України ілюструють цей 
досвід. Становлення і сучасне оновлення цього митецького по-
тенціалу демонструє збереження традицій історично набутого і 
ментально засвоєного кожним новим поколінням митців попе-
реднього досвіду своїх наставників.

Традиції навчання і виховання молодого покоління, що 
складалися в українському суспільстві упродовж кількох сто-
літь як форма нематеріальної культурної спадщини, у сучасно-
му світі є ознакою стабільності та прикладом для запозичення 
в інших сферах людської діяльності. Вони продовжують впли-
вати на формування естезісу сучасності, світогляду соціуму, 
культурний і соціокультурний розвиток країни. Створенню 
цього потенціалу сприяє виховання молоді засобами, що за-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

91

стосовуються як інструментарій в існуючих в Україні освітніх 
системах.

У 30-ті роки ХХ століття наявні в той час освітні музичні 
практики, зокрема в Одесі, показали перспективність системної 
музичної освіти дітей із залученням кращих викладачів, ство-
рення систематизованих спеціальних навчальних планів, збіль-
шення кількості уроків, присвячених професійному музикуван-
ню. Пересвідчитись у цьому можна з огляду на успіхи молодих 
музикантів країни, які зайняли першість на престижних міжна-
родних музичних конкурсах (Конкурс піаністів імені Фридерика 
Шопена, Міжнародний конкурс піаністів у Відні, Міжнародний 
конкурс імені Ізаї в Брюсселі, Міжнародний конкурс скрипалів 
ім. Г. Венявського тощо).

Починаючи з 1933 року, в Україні актуалізується проєкт, 
який реформуючи галузь передбачає створення спеціалізованих 
мистецьких навчальних закладів, де поєднується загальна і му-
зична освіта шляхом створення наскрізних комплексних нових 
навчальних планів і з використанням методів навчання у вищих 
навчальних закладах. Зусилля мистецької спільноти принесли 
конкретні результати, і в 1933–1934 роках уряд почав реалізову-
вати ці ідеї в державних музичних школах Одеси і Києва. Рефор-
ма заклала основи нового досвіду, в якому державний контроль 
над системою освіти сприяє його поширенню.

Такий досвід проіснував майже пів століття. 
У радикальних умовах ринкових реформ 90-х років ХХ сто-

ліття все більше проявляється прагматизм як у державній полі-
тиці, так і в поглядах молодого покоління щодо вибору професії. 
Зокрема, це проглядається вже на етапі вибору молоддю почат-
кового навчального закладу, здатного надати такі знання, які б 
у подальшому забезпечили людині конкурентоспроможність й 
успішність.

Основним аргументом на користь таких висновків є досвід 
функціонування українських дитячих спеціалізованих музич-
них навчальних закладів  – шкіл (у 2021 році рішенням уряду 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

92

України їх перейменовано в державні мистецькі ліцеї), де творча 
обдарованість, креативне мислення є запорукою успішного нав-
чання.

Створені в тоталітарному суспільстві ХХ століття, вони 
успадкували в своїй освітній практиці персоналізований досвід 
митців-виконавців, педагогів і довели свою спроможність на-
давати високоякісну змістовну освіту, презентуючи мистецьки 
практики молодих виконавців. 

Перші спеціалізовані музичні школи-інтернати, як їх нази-
вали – музичні школи-десятирічки, створені в Одесі та в Києві – 
з ініціативи провідних музикантів у своїй діяльності об’єднали 
досвід музикантів-викладачів початкових та педагогів вищих 
навчальних закладів і започаткували наскрізну освітню систему 
мистецької освіти, яка набула упродовж ХХ століття ознак елі-
тарності, унікальності. У початкових навчальних закладах було 
запроваджено конкурсні критерії оцінки діяльності, закладено 
традиції меритократизму в мистецькій освіті. 

Методика організації навчання в музичних школах-десяти-
річках ґрунтувалася на принципі поєднання загальноосвітнього 
і спеціального (музичного) циклів навчання та меритократич-
ному відборі творчих особистостей на етапі раннього розвитку 
дитини (Волков, 2006). 

Вбираючи ціннісні орієнтири і критерії навчання вищої му-
зичної освіти, цей досвід вдосконалювався упродовж ХХ століт-
тя і зафіксований в освітніх практиках мистецьких колективів 
таких навчальних закладів, як Київський державний музичний 
ліцей імені М. В. Лисенка, Львівський державний музичний лі-
цей імені Соломії Крушельницької, Одеський державний му-
зичний ліцей імені П.  Столярського, Харківський державний 
музичний ліцей. 

Реформуючи дії щодо цих навчальних закладів у 40–70-ті 
роки ХХ  століття були пов’язані з відкриттям нових відділів 
(зокрема хорових), підготовчих груп для відбору здібної молоді, 
інституалізацією україномовних і російськомовних класів, за-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

93

провадження та потім відміну платного навчання для певної ка-
тегорії населення, введення стипендіального забезпечення для 
малозабезпечених учнів тощо.

До структурних підрозділів цих навчальних закладів увійш-
ли інтернати, в яких на початку існування діти мали повне ма-
теріальне забезпечення (у ХХІ столітті вони отримали назву 
пансіонів). У них мешкають творчо обдаровані діти з віддалених 
регіонів країни. Творчі педагогічні колективи цих навчальних 
закладів, створивши власні викладацькі школи, забезпечили 
практики нематеріальної культурної традиції, розвинуті майже 
упродовж століття. Такий досвід презентується блискучими ре-
зультатами творчих успіхів цілих поколінь успішних музикан-
тів, які за межами країни створюють позитивний імідж України 
як країни з високою академічною культурою. Ці колективи за-
лишаються носіями особливого педагогічного досвіду як куль-
турного надбання країни.

Аргументом для таких тверджень є практичний досвід ді-
яльності одного з таких закладів – Київського державного му-
зичного ліцею ім. М. В. Лисенка.

Свого часу у школі починали свою творчу кар’єру видатні 
музиканти – скрипалі Віктор Пікайзен та Юліан Ситковецький, 
піаніст Євген Ржанов. На вершині здобутків педагогічного ко-
лективу стоять персоналії випускників навчального закладу – 
лауреатів Національної премії ім. Тараса Шевченка, композито-
рів Ігоря Шамо, Лесі Дичко, Тараса Петриненка. Їхня музична 
творчість відома як в Україні, так і за її межами. 

Творчий потенціал школи-десятирічки розвивався завдяки 
активним творчим контактам з вищим навчальним закладом – 
Київською консерваторією ім. П. І. Чайковського (нині – Націо-
нальна музична академія України ім. П. І. Чайковського). Пере-
буваючи під творчим і методичним патронатом цього вищого 
навчального закладу, школа сформувала творчий педагогічний 
колектив як віддзеркалення його повсякденних практик орга-
нізації і стратегій змісту навчального процесу. У навчальному 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

94

закладі працювали такі видатні музиканти, як Давид Бертьє, 
Костянтин Михайлов, Абрам Ямпольський, Олександр Алек-
сандров, Лев Вайнтрауб, Олексій Горохов, Всеволод Воробйов, 
інші авторитетні музиканти-виконавці, які передали свій досвід 
цілим поколінням успішних музикантів і викладачів як, власне, 
у навчальному закладі, так і в Україні та за її межами. 

Професійну майстерність, основи якої закладались в стінах 
навчального закладу, колишні випускники Київської школи-де-
сятирічки, а нині – видатні українські музиканти презентували 
і презентують суспільству. Це народні артисти України Бойко 
Вадим Анатолійович, Дичко Леся Василівна, Зібров Павло Ми-
колайович, Злотник Олександр Йосипович, Півненко Богдана 
Іванівна, Шамо Ігор Наумович, Кожухар Володимир Марко-
вич, Степаненко Михайло Борисович, Петриненко Тарас Гари-
нальдович, Кошуба Володимир Вікторович, Матюхін Валерій 
Олександрович, Макаренко Герман Георгійович, Бистряков Во-
лодимир Юрійович, Рівняк Ярослава Григорівна, Ясько Олексій 
Андрійович, Колодуб Жанна Юхимівна та багато інших відомих 
музикантів (Офіційний сайт Київського державного музичного 
ліцею…).

Їх становлення відбувалося в умовах професійної вимогли-
вості і постійного самоконтролю щодо власної творчості. Умовою 
таких успіхів були дидактично обґрунтовані стандарти навчаль-
них планів і програм навчання та їх суворе дотримання всім пе-
дагогічним колективом, у тому числі й викладачами загальноос-
вітнього циклу. Підготовку учнів до різного рівня конкурсних 
змагань спостерігаємо в турботі всіх колективів, де наріжним ка-
менем діяльності є презентаційна результативність роботи, яка 
фіксується у перемогах учнів на різних професійних мистецьких 
змаганнях – конкурсах, де учні демонструють свою конкурентоз-
датність на всеукраїнському та міжнародному рівнях.

Ринковий вектор розвитку економіки України та відкритість 
кордонів (офіційні інституції перестали регламентувати виїзди 
за кордон, контролювати участь молодих артистів в конкурсних 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

95

змаганнях за кордоном) стимулювала спрямованість навчання 
учнів на опанування вищої майстерності в навчанні. В останні 
десятиліття навчальний заклад щорічно презентує десятки уч-
нів-переможців музичних конкурсів (Офіційний сайт Київсько-
го державного музичного ліцею...). Сталий успіх забезпечують 
повсякденні творчі практики учнів, щільний графік контролю 
та творча конкуренція як поміж здобувачів освіти за право 
презентувати своє виконавське мистецтво на кращих концерт-
них майданчиках України, так і поміж викладацького складу за 
право презентувати своїх учнів. Тільки за останні десятиліття 
КДМЛ ім. М.В. Лисенка виховав тисячі учнів – лауреатів всеу-
країнських і міжнародних професійних виконавських конкур-
сів, забезпечуючи їх подальше навчання у провідних вищих му-
зичних навчальних закладах. 

Не меншими здобутками відзначається діяльність Львів-
ського (заснованого у 1939 році), Одеського, Харківського (за-
снованого у 1943 році) музичних ліцеїв. Усі ці навчальні заклади 
є носіями нематеріальної культурної спадщини, яка формує їх 
ексклюзивність. 

Так, під патронатом Львівської національної музичної ака-
демії ім. М. В. Лисенка у Львівському державному музичному лі-
цеї ім. С. Крушельницької навчалися такі видатні музиканти, як 
Юрій Башмет, Олег Криса, Богодар Которович, Сергій Дяченко, 
Юрій Корчинський, Максим Брилінський, Володимир Дайч, Ма-
рія-Лідія Чайковська, Жанна Микитка, Зоряна Кушплер, Міхаель 
Стріхарж та багато інших. Більше 150 випускників ліцею ведуть 
у різних країнах активну концертну діяльність, працюють в про-
відних колективах Німеччини, Франції, Австрії, Швейцарії, США, 
Канади, Японії, Великобританії, інших країн світу презентуючи 
набутий досвід навчання в українському навчальному закладі 
(Офіційний сайт Львівського державного музичного ліцею...). 

Легендою Одеського державного музичного ліцею ім.  П. 
Столярського стали перші випускники: Давид Ойстрах, Єліза-
вета Гілельс, Борис Гольдштейн, Самуїл Фурер, Михайло Фі-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

96

хтенгорльц, Валерій Климов, Семен Снітковський, Сергій Крав-
ченко, Михайло Вайман, Павло Верніков, Еміль Гілельс, Євген 
Могилевський та багато інших яскравих виконавців і виклада-
чів, імена яких відомі у світі (Офіційний сайт Одеського держав-
ного музичного ліцею...). Цьому сприяла робота під патронатом 
Одеської національної музичної академії ім. А. В. Нежданової.

Не менш яскравими є здобутки педагогічного колективу 
Харківського державного музичного ліцею, перші класи якого 
було відкрито при Харківському національному університеті 
мистецтв ім. І. П. Котляревського. Випускники колишньої шко-
ли піаністи Марія та Наталя Єщенко, Емма Цукурова, Анатолій 
Соколов, Олена Іоліс, Віталій Сєчкін, скрипалі Ісак Заславський, 
Володимир Міхелевич, композитори і теоретики Лев Булгаков, 
Борис Яровинський, Фаїна Бельман та багато інших, створили 
фундамент музичної освіти і виконавської культури як в регі-
оні, так і в Україні загалом. Серед перших учнів школи: Вален-
тин і Григорій Фейгіни, Левко Колодуб, Вадим Селицький, Гаррі 
Гельфгат, Михайло Хоміцер, Олександр Снєгірьов, Олександр 
Волков, Володимир Крайнєв, Тетяна Грінденко та інші талано-
виті діти, які невдовзі стали всесвітньо відомими музикантами 
(Офіційний сайт Харківського державного музичного ліцею).

З початком повномасштабного вторгнення російської воєн-
щини в Україну з метою знищення української ідентичності у 
2022 році тільки з Київського ліцею 180 дітей виїхали з України 
(це більше третини всіх учнів). На початок 2023–2024 року по-
ловина з них повернулася до Києва, а решта стала поєднувати 
навчання в загальноосвітніх закладах Польщі, Німеччини, Бель-
гії, Франції, Великобританії і навіть США, де інший часовий 
пояс, та мистецькі практики в Ліцеї. Це викликало необхідність 
реформувати систему навчання з інтенсивним використанням 
цифрових технологій, дистанційного навчання, роботи під час 
оголошення повітряних тривог тощо. 

Але тільки у першій половині 2023 року учні ліцею взяли 
участь у 17 міжнародних конкурсах. З концертами вони висту-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

97

пили в відомих концертних залах Німеччини, Швейцарії, Нідер-
ландів тощо.

У результаті екстремальні умови навчання та необхідність 
реформаторських дій в освітній сфері України не вплинули на 
основні засади навчання в цих навчальних закладах. Конкурс-
ний відбір як на етапі зарахування на навчання, так і на етапі 
його завершення залишався обов’язковою складовою навчаль-
ного процесу, незмінною вимогою щодо перебування учня у 
навчальному закладі. Реалізована колективами цих навчальних 
закладів концепція організації навчання і виховання дітей дає 
змогу віднести їхні практики до статусу ексклюзивної культур-
ної спадщини. Створюючи інтелектуальний, емоційний і есте-
тичний потенціал сучасної України, випускники державних му-
зичних ліцеїв сприяють наближенню України до культурного 
простору європейських країн.

Висновки. Реформування мистецької освітньої сфери в 
Україні сприяло створенню нової системи освіти як культурної 
спадщини і є актуальним питанням в кризових ситуаціях сього-
дення. Розпочате у 30-ті роки ХХ століття формування системи 
спеціалізованих музичних шкіл стало початком створення но-
вих освітніх практик, які у ХХІ столітті залишились суб’єктами 
нематеріальної культурної спадщини, що виявила свою стій-
кість до будь-яких соціальних викликів.

Система підготовки музичних і, ширше, мистецьких кадрів 
є, беззаперечно, конкурентноспроможною в кризових ситуаці-
ях. У різні періоди свого існування мистецька освіта забезпечила 
всі ознаки ексклюзивності, здобула широке визнання та зберег-
ла досвід кількох поколінь підготовки музикантів, що поєднує 
виконавську й педагогічну практику. Подальша перспектива її 
існування пов’язана з умінням колективів пристосуватися до іс-
нування в нових умовах, пов’язаних з роботою в час військового 
протистояння демократії тоталітаризму. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

98

	 Література: 

[1]	 Луговий В. І. Управління освітою: навч. посіб. для слухачів, аспірантів, 
докторантів спеціальності «Державне управління». Київ: Видавництво 
УАДУ. 1997. 302 с.

[2]	 Шейко В. М., Богуцький Ю.П. Формування основ культурології в добу 
цивілізаційної глобалізації (друга половина ХІХ – початок ХХІ ст.) : 
монографія. Київ: Генеза, 2005. 592 с.

[3]	 Волков С.М. Мистецька освіта в культурі України 90-х років ХХ сто-
ліття: навч. посібник. Київ, 2006. 207 с. ISBN 966-8949-00-5

[4]	 Волков С.М. Інституалізовані соціокультурні системи: регіональна 
специфіка та динаміка. Інститут культурології НАМ України. Бібліогр. 
Київ, 2010. 248 c.

[5]	 Культурна політика та мистецька освіта: моделювання процесів: моно-
графія / Безгін О. І. та ін. Київ: Ін-т культурології НАМ України.: табл. 
Бібліогр, 2013. 175 c. URL: ISBN 978-966-2241-32-7

[6]	 Chmil H., Zubavina I., Kupriichuk V., Kuznietsova I., Mishchenko M. For-
mation and development of cultural competence by increasing access to ma-
terial forms of historical and art-history heritage. International Journal of 
Criminology and Sociology. 2020. Vol. 9, P. 2778 – 2790.

[7]	 Програма Всеукраїнської наукової конференції «Освіта у сфері не-
матеріальної культурної спадщини: дослідження, охорона» (24 січня 
2023  р.). URL: https://icr.org.ua/podiyi/novyny/mizhnarodna-naukovo-
-praktychna-konferentsiya-osvita-u-sferi-nematerialnoyi-kulturnoyi-spad-
shhyny-doslidzhennya-ohorona-programa/ 

[8]	 Конвенція про охорону нематеріальної культурної спадщини, 2008. 
URL: https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/995_d69

[9]	 Офіційний сайт Київського державного музичного ліцею імені М. В. Ли-
сенка. URL: http://lysenko-school.kiev.ua/%d0%bf%d1%80%d0%be-
-%d1%88%d0%ba%d0%be%d0%bb%d1%83/

[10]	 Офіційний сайт Львівського державного музичного ліцею ім. Соломії 
Крушельницької. URL: (http://solomiya-sk.lviv.ua/ )

[11]	 Офіційний сайт Одеського державного музичного ліцею імені Петра 
Столярського. URL: (https://stolyarsky.od.ua/)

[12]	 Офіційний сайт Харківського державного музичного ліцею. URL: (ht-
tps://www.music-school.kh.ua/)

[13]	 Загальна декларація ЮНЕСКО про культурне розмаїття 2001 року. 
URL: https://www.un.org/ru/documents/decl_conv/declarations/cultural_
diversity.shtml/

[14]	 Роль освіти в охороні НКС – показники, програми, інструменти, го-
ловні зацікавлені сторони, 2022, https://uccs.org.ua/novyny/zustrich-ob-
hovorennia-rol-osvity-v-okhoroni-nks-pokaznyky-prohramy-instrumen-
ty-holovni-zatsikavleni-storony/



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

99

	 References

[1]	 Lugovyi V. (1997). Management of education: textbook. way. for students, 
graduate students, doctoral students majoring in “Public Administration”. 
Kyiv: UADU Publishing House. 302 p.

[2]	 Sheiko V., Bogutsky Yu. (2005). Formation of the foundations of culturology 
in the age of civilizational globalization (second half of the XIX - beginning 
of the XXI century): Monograph. Кyiv: Geneza. 592 p.

[3]	 Volkov S. (2006). Art education in the culture of Ukraine in 90th of the 20th 
century. Kyiv, 207 . ISBN 966-8949-00-5

[4]	 Volkov S. (2010). Institutionalized socio-cultural systems: regional specif-
ics and dynamics. Kyiv: The Institute of Cultural Research of the National 
Academy of Arts of Ukraine. 248 p. 

[5]	 Cultural policy and art education: process modeling (2013). In Bezgin O. 
(Eds.). Kyiv: The Institute of Cultural Research of the National Academy of 
Arts of Ukraine. 175. Retrieved from ISBN 978-966-2241-32-7

[6]	 Chmil, H., Zubavina, I., Kupriichuk, V., Kuznietsova, I., Mishchenko, M. 
(2020). Formation and development of cultural competence by increasing 
access to material forms of historical and art-history heritage. International 
Journal of Criminology and Sociology, 9, 2778 – 2790.

[7]	 Program of the All-Ukrainian Scientific Conference “Education in the 
Field of Intangible Cultural Heritage: Research, Protection”. Retrieved from 
https://icr.org.ua/podiyi/novyny/mizhnarodna-naukovo-praktychna-kon-
ferentsiya-osvita-u-sferi-nematerialnoyi-kulturnoyi-spadshhyny-doslid-
zhennya-ohorona-programa/ 

[8]	 Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Re-
trieved from https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/995_d69

[9]	 Official site of the Lysenko Kyiv State Music Lyceum. Retrieved from http://
lysenko-school.kiev.ua/%d0%bf%d1%80%d0%be-%d1%88%d0%ba%d0%b
e%d0%bb%d1%83/ 

[10]	 Official site of Lviv State Music Lyceum named after Solomiya Krushelnyts-
ka. Retrieved from (http://solomiya-sk.lviv.ua/ )

[11]	 Official site of the Odessa State Music Lyceum named after Peter Stolyarsky. 
Retrieved from (https://stolyarsky.od.ua/)

[12]	 Official site of Kharkiv State Music Lyceum. Retrieved from (https://www.
music-school.kh.ua/)

[13]	 UNESCO Universal Declaration on Cultural Diversity 2001. Retrieved from 
https://www.un.org/ru/documents/decl_conv/declarations/cultural_diver-
sity.shtml/ 

[14]	 The role of education in protecting the NCS – indicators, programs, tools, 
key stakeholders, 2022 https://uccs.org.ua/novyny/zustrich-obhovoren-
nia-rol-osvity-v-okhoroni-nks-pokaznyky-prohramy-instrumenty-ho-
lovni-zatsikavleni-storony/



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

100

Надія ГОНЧАРЕНКО,
старша наукова співробітниця відділу

культурної спадщини та пам’яткоохоронної справи
Інституту культурології НАМ України 

(НЕ)ВИВЧЕНІ УРОКИ (НЕ)ЗАВЕРШЕНОЇ ВІЙНИ

Через 80 років після завершення Другої світової війни над-
звичайно увиразнилися відмінності між українською та росій-
ською культурою пам’яті. Ми шануємо пам’ять жертв Другої сві-
тової війни, осмислюємо досвід, аналізуємо перемоги й поразки, 
обговорюємо причини та наслідки. Але ми не святкуємо. Зате 
росія, горда спадкоємиця СРСР, не лише святкує «Велику пере-
могу», а реабілітує та відроджує тоталітарні практики, й почала 
нову війну. Гасло-застереження європейської культури пам’яті 
«Ніколи знову» зазнало поразки від гасла-погрози «Можем пов-
торіть». 

Чому осмислення Другої світової війни не зупинило тих, хто 
хоче і повторює? Чи було це осмислення достатньо глибоким та 
адекватним? Чи готові були історики й аналітики інших країн 
чути голоси українських учених? 

Повоєнний досвід західноєвропейських країн свідчить, що 
процес осмислення Другої світової війни та воєнних злочинів, 
скоєних нацистами, тривав десятиліттями. Завдяки поразці Ні-
меччини, ці злочини були оприявлені й засуджені, а меморіалі-
зація жертв Голокосту стала одним з наріжних каменів культури 
пам’яті. Загальноєвропейський наратив представляє завершен-
ня Другої світової війни як покарання найбільшого зла. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

101

Проте жорстока реальність, якої не бачили (чи вдавали, що 
не бачать), була значно складнішою. На пів століття, за мовчаз-
ної згоди вільного Заходу, пів Європи потрапило під владу іншо-
го тоталітарного режиму, якому дозволили чинити злочини після 
завершення Другої світової війни й знищувати тисячі незгодних. 
Адже замовчування або спотворення фактів про злочини кому-
ністичного режиму (застосування голоду як інструменту гено-
циду, репресій за національною ознакою, розстрілів за квотами, 
таємних поховань) тривало до розпаду СРСР. 

Чи не час проявити сміливість і назвати це «байдужим спо-
стереженням», що заохотило російських політиків, після нетри-
валого і поверхового процесу демократизації, до відновлення 
шовінізму, колоніальних претензій та реанімації тоталітарного 
консенсусу? 

Тисячі аналітиків, істориків, політологів, антропологів та соці-
олінгвістів досліджували СРСР і росію, сотні – інші країни, що від-
новили незалежність після розпаду «імперії зла», але потрапивши 
під чари «руського міра», не бачили його загроз. У 2020 році, ана-
лізуючи західноєвропейські та північноамериканські настанови 
експертів і науковців щодо російсько-української війни, Володи-
мир Кулик констатував: «...аналітики спираються на наукові праці 
авторитетних фахівців своєї та інших західних країн, які, своєю 
чергою, теж набагато більше позначені російськими впливами, 
ніж українськими: і через неоднакові мовні компетенції, і через 
усталені погляди на історію та політику Східної Європи, де росія 
ще від царських часів посідає чільне місце» (Кулик, 2020, с. 6). 

Оскільки західноєвропейські й американські науковці зосе-
реджувалися здебільшого на аналізі власних колоніальних прак-
тик, то до 2022 року відкидали аргументи, що СРСР був імпе-
рією, а сучасна російська федерація успадкувала не лише його 
найагресивніші, фактично, мілітаризовані форми суспільного 
розвитку, але також – жагу політично-культурного домінування 
над колишніми «окраїнами», що відновили незалежність після 
його розпаду. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

102

Тож Україна є одним з найвиразніших прикладів підпо-
рядкування радянському колоніалізму, який ігнорувався ба-
гатьма науковцями через нібито недостатню застосовність 
терміна «постколоніальний» до колишнього російського/ра-
дянського імперського простору. Причину цього пояснила 
Марія Малксо: «Основні постколоніальні дослідження зосе-
реджені на політичному конструюванні расових ієрархій за 
кольором шкіри, а не серед самих білошкірих людей. Питання 
про постколоніальність колишніх російських імперських під-
даних, включно з посткомуністичними підданими в колишніх 
радянських республіках і на зовнішніх окраїнах Радянської ім-
перії, залишається в науці складним і дискусійним» (Mälksoo, 
2023, p. 473). 

Відтак європейські й американські науковці нерідко оціню-
вали трансформацію української політики пам’яті з позиції зба-
лансованих і коректних підходів, розроблених у країнах, що не 
перебували десятиліттями під тиском цензури, не зазнавали ма-
сових репресій, злочинів іншого тоталітарного режиму — кому-
ністичного. Тому й не приділяли уваги політичним і культурним 
процесам у країнах, де трансформація суспільств відбувається у 
постколоніальному контексті. 

Після російського вторгнення в Україну, в європейських 
та північноамериканських аналітичних середовищах з новою 
силою розгорнулися дискусії щодо причин цього нападу й не-
обхідності переосмислення уявлень про історію та культуру як 
України, так і росії. 

На зв’язок між імперськими концептами російської культу-
ри, поширеними у світі, її міфологією «Великої вітчизняної вій-
ни», впливовістю цієї міфології у кампанії дезінформації під час 
війни проти України вказав Томаш Камуселла, зауваживши, що 
«інвестиція в елітарне російське і відповідне ігнорування неро-
сійських мов і культур у Радянському Союзі та в усьому радян-
ському блоці породила серйозну академічну сліпоту» (Kamusella, 
2023). 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

103

Це відбувається одночасно з дегуманізацією та демонізацією 
українців. Цільові аудиторії різні: військові й цивільні росіяни, 
населення окупованих українських територій, політичні й нау-
кові еліти, широкі маси інших країн світу. Через наукові й попу-
лярні книжки, художні й «документальні», дописи у соціальних 
мережах поширюються кліше про «велику перемогу» росіян і 
їхнє бажання миру, про «братні народи» або «один народ», про 
здійснення «місії визволення». 

Концепт «визволення», розвинений радянською пропаган-
дою під час і після Другої світової війни, відродився в сучасній 
російській історіографії та історичній пропаганді, у нових ро-
сійських підручниках, створених після 2014 р., а особливо після 
2022 р. Тепер він поширюється в росії і на окупованих україн-
ських територіях як кліше «визволення» громадян Донбасу від 
українських нацистів, про російську «любов і дружбу» (Потапо-
ва, Петровець. 2023, с. 5). 

Тисячі українців зазнають тортур у російських в’язницях, а 
мільйони стали біженцями в інших країнах. Росія вивозить та 
індоктринує наших дітей, палить наші книжки, викрадає наші 
архіви. Але готуватися вони почали значно раніше. Від середини 
2000-х років триває інформаційна війна проти України, а історія 
Другої світової війни, що функціонує в російському науковому, 
освітньому й медіа просторі як міфологізована «Велика вітчиз-
няна війна», є одним із її ключових інструментів  (Domańska, 
2019). 

Від 2014 року тема боротьби з українськими «фашистами і 
нацистами» була серед головних пояснень нападу на Україну. А 
вже від 2022 року істотно зросла кількість не лише інформацій-
них кампаній, організованих росіянами (Horbyk, Prymachenko, 
& Orlova, 2023, p. 6), а також актів саботажу в Європі. 

Зрештою, навесні 2025 року, автор Аналітичного звіту «Ті-
ньова війна росії проти Заходу» констатував: «Імовірно, росія 
збільшила темпи своїх атак через те, що її дії майже не кошту-
вали їй нічого, якщо взагалі чогось коштували. Російські лідери 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

104

знали, що ці атаки, ба навіть їх істотне збільшення, можуть зій-
ти їм з рук, й вони не платитимуть за це великої ціни» (Seth G. 
Jones, 2025, p. 9). 

Щодо минулих і теперішніх російських воєн проти Укра-
їни, а також сучасних інтерпретацій цих воєн, що спираються 
передовсім на радянську міфологію та пострадянську дезінфор-
мацію, Андрій Цюшка вказав на «поєднання (фактичних і ви-
гаданих) наративів як у медіа, так і в політиці та академічних 
колах, значна частина яких (не)навмисно сприяє спотворенню, а 
не виробленню знання» (Tyushka, 2023, p. 643). 

Попри численні соціальні й економічні проблеми після 
розпаду СРСР, в Україні відбувалася демократизація, а також – 
повільне деконструювання комуністичної ідеології, зокрема  – 
демонтаж радянської міфології «Великої Вітчизняної війни» 
(Honcharenko, 2025). Саме ця міфологія була потрібна СРСР, 
який завдяки союзникам уникнув покарання за допомогу наци-
стам протягом перших двох років війни (1939–1941). Саме ця 
міфологія допомагає сучасній росії спотворювати не лише істо-
рію Другої світової війни, а й увесь міжвоєнний період: Великий 
терор, репресії, депортації. Ба більше, тепер росія використовує 
цю міфологію як інструмент антиукраїнської пропаганди і вдо-
ма, і на експорт. 

Тому декомунізація культурного простору в Україні, зо-
крема  – деконструкція міфології «Великої Вітчизняної війни», 
є неприйнятною для росії та окреслена нею як небезпека для її 
суспільного консенсусу. Прикметно, що набір загроз для вну-
трішнього й зовнішнього споживання відрізняється: на теренах 
рф розказують про небезпечних українських «фашистів», яких 
перемогли славні «русскіє дєди», а назовні – для американців та 
європейців – про порушення прав людини і обмеження свобод 
слова, самовираження, наукових досліджень (Kuzio, 2024, p. 862). 

Утім, проблема не лише в антиукраїнській історичній про-
паганді росіян. Декомунізація була незрозумілою для багатьох 
дослідників з демократичних країн. Доволі гострою була крити-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

105

ка української політики пам’яті з боку ліберальних аналітиків, 
які не бачили загроз путінського авторитаризму, що підтриму-
вав крайні праві та крайні ліві сили не лише всередині країні, а 
й у інших країнах (Гриценко, 2022, с. 235–241). Натомість при-
скіпливо аналізували українських націоналістів, ототожнюючи 
їх, з російського голосу, з нацистами. Законодавство України 
та країн Балтії, що вирвалися з-під російського колоніального 
домінування, зусилля з розвитку національних мов і культур, 
нерідко описували як насаджування архаїчного етнонаціоналіз-
му, порушення прав російськомовних та збіднення культурного 
розмаїття. 

Очевидно, що анексія росіянами Криму, агресія на Сході 
України, що розпочалася у 2014 році, та повномасштабне втор-
гнення супроводжується потужною кампанією дезінформації: у 
росії (щоб спонукати до геноциду українців на окупованих те-
риторіях), в Україні (щоб ослабити спроможність опору), у світі 
(щоб мінімізувати підтримку України урядами й суспільствами). 

Фундаментом цієї кампанії служить сформована в СРСР і 
розвинена у рф міфологізована версія «Великої Вітчизняної вій-
ни», що надихає росіян на нові воєнні злочини в Україні. Якщо 
не відбудеться ґрунтовного аналізу й деконструкції цього покру-
ча в наукових працях, медіа, популярній культурі й публіцисти-
ці, російська історична пропаганда зберігатиме свій отруйний 
потенціал і не лише лякатиме світ погрозами, а воюватиме знову 
й знову. 

Україна вже вивчила багато уроків тієї (не)завершеної війни. 
Тепер Україна спроможна навчити багатьох інших: як борони-
ти незалежність, зберігати ідентичність, творити власну модель 
культурної пам’яті. 

	



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

106

	 Література:

1.	 Гриценко, О. (2022). Декомунізація в Україні як державна політика і як 
соціокультурне явище. Київ: Майстер Книг. 336 с. 

2.	 Кулик, В. (2020). Аналізуючи аналітику: про засади дослідження за-
хідних наукових та експертно-аналітичних публікацій на тему росій-
сько-українського конфлікту. Інтерпретації російсько-українського 
конфлікту в західних наукових і експертно-аналітичних працях. Київ: 
ІПіЕНД ім. Кураса НАН України. С. 5–10. 

3.	 Потапова, В., Петровець, М. (2023). Підручник і війна: навчальна лі-
тература РФ на окупованій території як інструмент знищення іден-
тичності українців. Київ: «Альменда». 136 с. 

4.	 Domańska, M. (2019). The Myth of the Great Patriotic War as a Tool of 
the Kremlin’s Great Power Policy. Center for Eastern Studies. Number 316 
(2019): The myth of the Great Patriotic War as a tool of the Kremlin’s great 
power policy | OSW Centre for Eastern Studies. 

5.	 Honcharenko, N. (2025). Transformation of the Historical Narratives of the 
Second World War and the Decommunisation of Memory Policy in Ukraine. 
Australian Journal of Politics and History (2025): https://doi.org/10.1111/
ajph.13040. 

6.	 Horbyk, R., Prymachenko, Y., & Orlova, D. (2023). The transformation of 
propaganda: The continuities and discontinuities of information operations 
within Soviet/Russian active measures. Nordic Journal of Media Studies, 5(1). 
pp. 68–94, https://doi.org/10.2478/njms-2023-0005 

7.	 Kamusella, T. (2023). Going Native: Russian Studies in the West. New 
Eastern Europe https://neweasterneurope.eu/2023/08/11/going-native-
russian-studies-in-the-west/.

8.	 Kuzio, T. (2024). Historical preparation and ideological legitimisation of the 
Russian invasion of Ukraine: a critical discourse. Journal of Contemporary 
European Studies. 16. pp. 850-869. DOI: 10.1080/14782804.2024.2310026

9.	 Mälksoo, M. (2023). The Postcolonial Moment in Russia’s War Against 
Ukraine. Journal of Genocide Research, 25 no 3–4. pp. 471–81. https://doi.or
g/10.1080/14623528.2022.2074947 

10.	 Seth G. Jones. (2025). Russia’s Shadow War Against the West. Center for 
Strategic and International Studies: Russia’s Shadow War Against the West 

11.	 Tyushka, A. (2023). In ‘Crisis’ We Trust? On (Un)Intentional Knowledge 
Distortion and the Exigency of Terminological Clarity in Academic and 
Political Discourses on Russia’s War against Ukraine. Journal of International 
Relations and Development. 26. pp. 643–659. https://doi.org/10.1057/
s41268-023-00313-2



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

107

Віолета ДЕМЕЩЕНКО, 
завідувачка відділу культурної антропології  Інституту

культурології НАМ України м.Київ, 
докторка філософії (PhD, історія), доцентка

ORCID https://orcid.org/0000-0001-8296-4628 
vio150569@gmail.com

УДК 791.43(477):355.01(470+571:477)

УКРАЇНСЬКИЙ КІНЕМАТОГРАФ У СУЧАСНИЙ
ПЕРІОД РОСІЙСЬКО-УКРАЇНСЬКОЇ ВІЙНИ

Повномасштабне вторгнення росії в Україну, що розпоча-
лося 24 лютого 2022 року, стало третім етапом російсько-укра-
їнської війни, розв’язаної росією ще в 2014 році, участь у якій рф 
намагалася заперечувати. Славнозвісний лозунг російських во-
яків «Київ за три дні» зазнав нищівного удару по іміджу «другої 
армії світу», зустрівши неочікуваний героїчний спротив з боку 
Збройних Сил України, сил територіальної оборони, української 
громадськості. До лав ЗСУ став цвіт нації, талановиті митці, 
творчі люди, які сьогодні боронять Батьківщину.

Російська недоімперія у ХХІ столітті визначила для себе го-
ловну мету стати месією, бути «Третім Римом», імперські амбі-
ції не полишають рф в її прагненні повернути часи СРСР. Мрія 
московитів про світове панування як могутньої ядерної держа-
ви, яка залякує увесь світ своїм ядерним потенціалом, у май-
бутньому відгукнеться для російського суспільства важкими 
наслідками, втратами як людських, так і економічних ресурсів, 
міжнародною ізоляцією, репараціями, втратою позицій на сві-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

108

товому ринку за рахунок накладених санкцій Західного демо-
кратичного світу за агресію в Україні.

Від початку широкомасштабного російського вторгнення в 
Україну сфера культури зазнала найбільших історичних втрат 
за період своєї незалежності. На жаль, нищівна й руйнівна вій-
на в Україні, що супроводжується великою кількістю людських 
жертв як цивільних так і військових, триває. Сьогодні вітчизня-
ний кінематограф на передовій мистецького фронту, він змінив 
своє обличчя і тепер – це обличчя війни. 

По суті, українське кіномистецтво є «очими війни», а його 
основною стратегією стало те, щоб у режимі реального часу до-
нести до всього світу правду й показати, що і чому відбувається 
насправді, тому неможливо не погодитися з висловом німець-
кого генерала і військового теоретика Карла фон Клаузевіца, що 
війна – це «акт насильства, у якому застосовуються вияви мис-
тецтв і наукові досягнення» (Clausewitz, 2006, с. 66 ). 

Рефлексія митців, їхнє гостре реагування на зовнішні події 
сучасності вилилась у фіксування засобами документально-
го кіно особистих історій, щоденників людей, що знаходилися 
в епіцентрі війни, а також у тилу. У мистецтва з’явилися нові 
теми: це насамперед неочікувана трагедія війни ХХІ століття, ге-
роїка, патріотизм і національна ідентичність українців.

У науковій публікації «Екранне дзеркало: розколота реаль-
ність часів війни» Ганна Чміль обирає поняття «екранне дзер-
кало», а також «розколота реальність екранного дзеркала», щоб 
пояснити і обґрунтувати, яким чином сучасні медійні образи 
формують реальне сприйняття війни, що створюють саме «роз-
колоту реальність», де перегукуються та переплітаються істина 
і фальшивість. Дослідниця аналізує й показує, як кожен автор 
через призму особистих емоцій і переконань пропонує бачен-
ня проблеми, тим самим демонструючи позицію авторів, що 
пропонують власну інтерпретацію подій, що залежить від їхніх 
власних уподобань і медійного контексту. Також Г. Чміль звер-
тає увагу на невербальні аспекти дискурсійного аналізу, під-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

109

кресливши, як зображення та візуальні ряди впливають на ка-
дрування війни в медіа, зображаючи її динамічність у реальному 
часі. Тому війна постає перед глядачем як низка невідворотних 
подій, зафіксованих за допомогою документалістики крізь приз-
му «розколотої реальності екранного дзеркала», що має цікаву 
особливість замінювати «реальну реальність» на «сконструйо-
вану реальність» (Чміль, 2023, С. 8–26).

У цьому контексті хочеться згадати зворушливий дебютний 
документальний фільм українського військового кореспонден-
та Мстислава Чернова, у якому, він виявив себе як талановитий 
режисер, сценарист і оператор  – «20 днів у Маріуполі». Фільм 
за кордоном набув широкої популярності та високих оцінок кі-
нокритиків. Картина розповідає про те, що до повномасштаб-
ного вторгнення рф до Маріуполя прибуває група репортерів 
«Ассошіейтед Прес». Протягом двадцяти днів М. Чернов з коле-
гами задокументували все, що відбувалося в місті, насамперед 
осаду, обстріли, масові поховання місцевих жителів, знищення 
квітучого міста і, так би мовити, все те, що приносить із собою 
«руський мір». 

Світова прем’єра кінострічки відбулася 20 січня 2023 року 
на американському кінофестивалі незалежного кіно «Санденс» 
у місті Парк-Сіті, де фільм отримав приз глядацьких симпатій. 
В Україні також відбулися допрем’єрні покази в Києві на кі-
нофестивалі «Bouquet Kyiv Stage» (2023 р.) та у Львові «Львів-
ський медіафорум» (2023 р.), у квітні 2024 року фільм вийшов 
на «Netflix».

Від України цей фільм був висунутий оскарівським коміте-
том на 96-ту премію «Оскар» за категорією «Кращий фільм іно-
земною мовою». У вересні 2023 року фільм було продемонстро-
вано на засіданні Генеральної Асамблеї ООН. Кінострічка от-
римала престижні премії «Гільдії режисерів Америки», премію 
«BAFTA» і, нарешті, премію «Оскар», що, безперечно, є перемо-
гою українського документального кіно на міжнародній арені. 
Стрічка зібрала понад сорок номінацій по всьому світові. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

110

Стрічка «20 днів у Маріуполі» в українському прокаті стала 
найкасовішою серед документальних фільмів. У грудні «20 днів 
у Маріуполі» увійшов до трійки найкращих документальних 
фільмів 2023 р. за версією видання про кіно Indiewire, а також 
посів четверте місце у списку найкращих фільмів 2023 р. у Ве-
ликій Британії та шосте місце у США. За інформацією авторів 
фільму, він зібрав десять нагород і відзначений у понад двадця-
ти номінаціях (Скляревська, 2024).

Українські фільми відповідно до стратегії українського кіно-
мистецтва все частіше з’являються на престижних кінофести-
валях і розповідають світові про важкий досвід і реалії війни. 
Участь української кінопродукції на міжнародних фестивалях – 
це чудова можливість продемонструвати потенціал українсько-
го кіномистецтва, це також новий старт для перспектив, твор-
чих проєктів і подальшого розвитку українського кіно.

Так, на одному з трьох європейських найвідоміших і най-
більш відвідуваних глядачами фестивалів, яким є Берлінале 
2024  року, була представлена українська кінопродукція. Вва-
жається, що цей кінофорум знаходиться нарівні з Канським і 
Венеційським фестивалями, на ньому були вибрані для пере-
гляду чотири українські фільми: «Редакція» ігровий повноме-
тражний фільм режисера Романа Бондарчука, «Трішки чужа» 
документальний фільм із соціальним відтінком режисерки 
Світлани Ліщинської, «Мирні люди» — документальна повно-
метражна стрічка режисерки Оксани Карпович і стрічка «Об-
раза»  – короткометражна ігрова робота, фільм для підлітків 
Гліба Осатинського, американського режисера українського 
походження.

На Берлінському кінофестивалі також у межах українсько-
го павільйону Європейського кіноринку «EFM» було презенто-
вано документальні фільми, що вилились у єдиний цикл: «Во-
єнна розвідка України: у небі, на морі, на землі». Автор цього 
циклу військовослужбовець ЗСУ, журналіст-документаліст Ар-
тем Шевченко. Документальний цикл, створений за підтрим-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

111

ки Мінкультінформполітики, розповідає про успішні операції 
Головного управління розвідки Міноборони України протягом 
2022–2023 років. Він складається з чотирьох фільмів: «Авіапро-
рив на Азовсталь. Небо», «Битва за острів Зміїний. Море», «Хар-
ківський контрнаступ. Земля», «Збиті льотчики росії». 

У 2024 році на Венеційському фестивалі були представле-
ні українські фільми про війну в Україні. Це документальний 
фільм, що пройшов поза конкурсом Ольги Журби «Пісні зем-
лі, що повільно горить», де зображені сцени з життя в Україні в 
період перших двох років російського вторгнення, сцени скла-
даються у мозаїку, що пронизана трагізмом досвіду війни і ре-
акції на неї суспільства. Та ігровий повнометражний фільм-де-
бют Жанни Озірної «Медовий місяць», що пройшов у програмі 
«Biennale College Films», де розповідається про життя і кохання 
молодих людей в окупації.

Сьогодні український глядач може переглянути такі ціка-
ві фільми, як: «Обмін» (режисер Володимир Харченко-Кулі-
ковський, 2022  р.), «Це побачення» (режисерка Надія Парфан, 
2023 р.), «Лишайся онлайн (режисерка Єва Стрельнікова, 2023 р.), 
«Конотопська відьма» (режисер Андрій Колесник, 2024  р.), кі-
ноальманах «Життя очами тварин» (продюсер і автор ідеї Олег 
Кохан 2024 р.), «Буча» (режисер Станіслав Тіунов, 2024 р.), «Пе-
ревізниця» (режисери серіалу Євген Тунік, Аркадій Непиталюк), 
«Перші дні» (режисери серіалу: Олексій Єсаков, Тала Приста-
єцька, Артем Литвиненко, Валентин Шпаков, Павло Остріков і 
Катя Царик, 2024 р.). Усі ці роботи об’єднує тематика війни, це 
розповіді про те як складаються людські долі, як продовжується 
життя в реаліях війни, про що мріють українці, як вони борють-
ся за себе та своїх близьких, як не втрачають людяності, гідно-
сті й віри в Перемогу (https://mind.ua/publications/20277425-
ukrayinski-filmi-pro-vijnu-yaki-vi-shche-ne-bachili).

Документальний фільм «Довга Доба» режисера й одночасно 
продюсера Алана Бадоєва було визнано переможцем національ-
ного фестивалю документального кіно «Cinema for Victory». Сам 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

112

фільм було створено на основі 200 годин відеоматеріалу, що був 
відзнятий 12 тисячами людей, які документували російські зло-
чини на власні телефони. Сьогодні в рф ці вбивці  – герої, але 
стрічка представляє історії тих людей, хто вижив під час воєн-
них дій, а також тих українців, що загинули в результаті окупації 
(Кириленко, 2024). Телевізійна прем’єра документального філь-
му Алана Бадоєва «Довга Доба» відбулася на каналі «1+1 Украї
на» в другу річницю повномасштабного вторгнення рф (Кири-
ленко, 2024).

У 2025 році на українського глядача чекають документальні 
фільми про війну: «Україна: Ворог у лісі» (переможець BAFTA 
TV Awards), «Куба & Аляска» про парамедикинь на війні, «Битва 
за Світло» про захисників енергетичної інфраструктури. При-
ємною новиною виявилось те, що фільм «Порцелянова війна» 
був номінований на «Оскар–2025».

Отже, у реаліях українсько–російської війни кіномистецтво 
є потужною силою, воно є «очими війни», словом правди, яке 
нищить ворогів і доносить усьому світу інформацію про події 
воєнного й громадського життя країни. Основна зі стратегій кі-
номистецтва – це поширення правдивої інформації, яку немож-
ливо спростувати бо кіноплівка фіксує реальність. Українські 
фільми все частіше з’являються на міжнародних майданчиках, а 
українські документальні фільми досягли високого рівня і між-
народного визнання, кіно дарує надію на краще, надихає митців 
створювати шедеври свого часу де основними героями є звичай-
ні люди які стали вояками, волонтерами, громадськими акти-
вістами, героями, які боронять Батьківщину. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

113

	 Література:

1.	 Кириленко, Т. (2024, 1  березня). Фільм «Довга Доба» Алана Бадоєва 
переміг на фестивалі документального кіно Cinema for Victory. The 
Mango. URL: https://themango.com.ua/film-dovga-doba-alana-badoyeva-
peremig-na-festyvali-dokumentalnogo-kino-cinema-for-victory/  (дата 
звернення 10.10.2025).

2.	 Скляревська, Г. (2024, 18 лютого). Український документальний фільм 
«20 днів у Маріуполі» отримав премію BAFTA. Детектор медіа. URL.: 
https://detector.media/infospace/article/223104/2024-02-18-ukrainskyy-
dokumentalnyy-film-20-dniv-u-mariupoli-otrymav-premiyu-bafta/ (дата 
звернення 15.05.2025).

3.	 Українські фільми про війну, які ви ще не бачили. Кінооповіді, в яких 
перетинаються реальні події, історичні паралелі, містика та психоло-
гія. URL:.https://mind.ua/publications/20277425-ukrayinski-filmi-pro-vi-
jnu-yaki-vi-shche-ne-bachili (дата звернення 15.10.2025).

4.	 Clausewitz, C. (2006). On War. URL: https://www.gutenberg.org/
files/1946/1946-h/1946-h.htm#chap01 (дата звернення 15.10.2025).

5.	 Чміль, Ганна. (2023). Екранне дзеркало: розколота реальність часів вій-
ни. Культурологічна думка, 23(1), С. 8–26. https://doi.org/10.37627/2311-
9489-23-2023-1.8–26.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

114

Ірина ЗУБАВІНА, 
учена секретарка відділення кіномистецтва НАМ України, 

головна наукова співробітниця відділу теорії та історії
культури ІПСМ НАМ України, докторка мистецтвознавства, 

професорка,  академікиня НАМ України 
ORCID ID: 0000-0002 -0816 -0207

СЕМІОТИЧНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ ПОТЕНЦІАЛ
ФЛОРИСТИЧНИХ ОБ’ЄКТІВ У КІНЕМАТОГРАФІ

Анотація
У статті здійснено семіотичний аналіз флористичних об’єк-

тів (квітка, рослина тощо) як універсальних та багатовимірних 
знаків у кінематографічному тексті. Осмислено метафізичний 
підтекст звернення до флоральних мотивів у кіно. У досліджен-
ні обґрунтовано, що рослина функціонує в кадрі не лише як 
естетичний елемент, а як потужний код (семіотична одиниця), 
що конденсує складні ідеї часу, буття, пристрасті та тлінності 
(memento mori).

Виділено принципові стратегії введення флористичних 
об’єктів та флоральних мотивів у кінонаратив, такі, як: коди-
фікація емоційного стану, наративна детонація, стратегія кон-
трасту та деструкція усталених кодів. Особливу увагу приділено 
гендерному аспекту. Розглянуто фільми, в яких флористичний 
об’єкт виступає як символічний двійник персонажа, що тради-
ційно пов’язано з репрезентаційними характеристиками фемін-
ності та маскулінності (вразливість жінки, чоловіча незламність 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

115

тощо) або ж навпаки – сприяє руйнації/деструкції стереотипних 
підходів. 

На основі праць Ч. С. Пірса, Е. Кассірера та К. Метца доведе-
но, що флористичні об’єкти в аудіовізуальному мистецтві є клю-
човим елементом міжтекстової комунікації, що дає змогу гляда-
чеві швидко «зчитувати» емоційні та філософські шари твору.

Ключові слова: семіотика, кінонаратив, флоральні мотиви, 
флористичні об’єкти, memento mori, гендерний код, архетип, на-
ціональний код.

Вступ. Кінематограф як синтетичне мистецтво послугову-
ється розгалуженою системою знаків: кожен елемент кадру – від 
найменшої деталі до світлокольорового вирішення набуває се-
міотичного значення. У такому складному візуальному/аудіові-
зуальному тексті особливе місце посідають флоральні мотиви 
(зображення рослин, садів, квітів), функція яких майже ніколи 
не обмежується утворенням декоративного тла. Натомість, вони 
функціонують як потужні культурні коди та візуальні метафо-
ри, які здатні нести глибокий філософський зміст, збагачуючи 
наратив, посилюючи емоційну глибину авторського послання, 
віддзеркалюючи внутрішній стан персонажів тощо.

Попри активне використання мистецтвом екрану різнома-
нітних рослинних об’єктів, досі не систематизовано підходи до 
розуміння кореляції між «мовою квітів» і «мовою кіно»; недо-
статньо вивченим залишається філософсько-семіотичний по-
тенціал введення візуальних знаків, що пов’язані з флорою, в 
екранний текст. Аналіз символіки окремих рослин, їхнього місця 
в композиції кадру та твору, вивчення особливостей світло-ко-
лористичних рішень та контекстів появи на екрані дає змогу ви-
явити приховані пласти смислів, які впливають на сприйняття 
глядачем ключових тем: життя і смерті, метафізики світоустрою 
та природних циклів, краси та тлінності, цноти і гріха, культур-
ної ідентичності та гендерної своєрідності.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

116

Метою цієї статті є ґрунтовний аналіз механізмів інтерпре-
тації флористичних об’єктів у кінематографічному просторі та 
систематизація стратегій їхнього «кодування» й дешифрування. 
Фокус дослідницької уваги сконцентровано на розкритті ролі 
елементів рослинного світу як візуальних знаків, що формують 
полісемічні/багатозначні символічні поля, а також на виявленні 
філософського навантаження флоральних мотивів у контексті 
жанрових та стилістичних особливостей фільмів. 

Постановка проблеми. У мистецтві, насамперед у вимірі 
динамічного синтетичного мистецтва екрану, флористичний 
об’єкт (квітка, рослина) традиційно розглядався переважно як 
естетичний декоративний елемент або прямий, однозначний 
символ, тобто знак (за приклад: асоціаціювання троянди з ко-
ханням, а лілії – із чистотою перетворилося на культурні штам-
пи). Таке обмеження можливостей трактування флоральних 
мотивів та флористичних об’єктів у фільмічному тексті сприяє 
редукції багатомірного символу до конкретики знаку, ніби іг-
норуючи метафізичний, міфологічний наративний потенціал 
цього промовистого компоненту кінооповіді. Квітка/рослина 
з її чітким життєвим циклом (зародження, розквіт, в’янення, 
смерть), слугуючи потужним світоглядним індексом, втілює уні-
версальні філософські категорії часу, духовного світу, причин-
ності, що розширює перспективи використання/інтерпретації 
флоральних мотивів в екранному творі. Основна проблема су-
часного теоретичного дискурсу полягає у відсутності системних 
інтердисциплінарних досліджень флористичних об’єктів та рос-
линних мотивів у кіно на перетині кінознавства, семіотики, пси-
хоаналітичних підходів та конкретики екранних практик. Досі 
бракує цілісного аналізу, який би подолав розрив між класич-
ною семіотикою (що фокусується на культурних кодах квітки/
рослини), філософією рослинності (що вивчає буття флори як 
радикально іншу, неповторну форму існування) та стратегіями 
введення флористичних об’єктів у кінонаратив як візуальних 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

117

«артефактів», що безпосередньо беруть участь у формуванні фі-
лософського посилу твору, відображаючи приховані істини про 
людську сутність та місце людини у світі, де «нелюдські»/альтер-
нативні форми життя наділені власною логікою.

Рівень вивченості проблеми статті. Представлені розвід-
ки спираються на фундаментальні концепції, що викладені у 
класичних працях семіотично-філософського спрямування, де-
монструючи високий рівень вивченості цього виміру, а саме: у 
сфері семіотики потужну методологічну базу для аналізу знаку, 
символу, індексу та ікону заклали Фердинанд де Соссюр, Чарль-
з-Сандерс Пірс, Умберто Еко, Юрій Лотман; для аналізу візуаль-
них кодів у сфері кіно дає інструменти семіотика кіно Крістіана 
Метца. У філософських працях Ернста Кассірера, Карла Густа-
ва Юнга, Джозефа Кемпбелла досліджено природу символічної 
форми, архетипічне значення флори (Аnima, Мандала, Приз), 
та осмислено філософський принцип «memento mori» («пам’я-
тай про смерть»), що досягає повноти у поєднанні з «memento 
vivere» («пам’ятай, що ти маєш жити»). 

При такому ґрунтовному відпрацюванні теоретичного ін-
струментарію, що забезпечує надійний дослідницький базис, 
маємо зазначити відчутний дефіцит праць, які б пропонували 
комплексне вивчення вживання флористичних об’єктів як кодо-
вих одиниць у системі правил і конвенцій коду, що допомагаючи 
покращити його читабельність, проходять крізь різні кінемато-
графічні стилі. За наявності значної кількості фрагментарних 
досліджень, де флористичні об’єкти розглядаються як частина 
більш широкого контексту (наприклад, елемент «mise en scène»», 
тобто позиціонування в кадрі, як розумів його Андре Базен, або 
символ у конкретному фільмі тощо), фактично відсутні ґрун-
товні праці, які б запроваджували/систематизували принципові 
стратегії введення флористичного об’єкта в кінонаратив, арти-
кулюючи його функцію як хронометра, наративного детонатора, 
гендерного коду тощо. Більшість вивчень розвиваються у «ло-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

118

кальних» дискурсах: або це суто семіотичний аналіз, або ж куль-
турологічний, або виразно кінознавчий. Не існує комплексного 
дослідження, яке б одночасно інтегрувало: семіотику (знак), фі-
лософські аспекти (буття, тління), національні коди (лотос, са-
кура, калина тощо) та гендерну деконструкцію в єдину працез-
датну модель осмислення флористичних об’єктів та флоральних 
мотивів в контекстах мистецтва кіно. Представлені розвідки 
мають стати кроком до заповнення цієї лакуни шляхом синте-
зу класичного теоретичного апарату для створення нової аналі-
тичної типології (стратегії введення та функції) флористичного 
об’єкта як ключового елемента екранного наративу.

Недостатня дослідженість комплексної функції флористич-
ного знака в кіно є лише одним з аргументів актуальності на-
ших розвідок, своєчасність яких визначається кількома взаємо-
пов’язаними факторами. 

У пришвидшеному ритмі сучасного життя все гостріше по-
стає проблема економії часу, що сполучається з поверховістю 
сприйняття. У контексті сьогочасної культури, що є переважно 
візуальною, у безперервному потоці зображень, генерованих 
кінематографом, телебаченням, соціальними мережами, екран-
ний меседж (повідомлення) має бути максимально ефективним 
і швидко читабельним. Візуальний знак, символ, ікон, завдяки 
миттєвому «зчитуванню» блискавично потрапляє через зоро-
вий канал сприйняття (основний канал отримання й оброблен-
ня інформації, перцепції образів, форм, кольорів і символів) в 
когнітивно-чуттєву сферу, уможливлюючи вчуття-осмислення 
без додаткової вербальної підтримки. У такий спосіб флоральні 
мотиви та/або рослинні об’єкти, інкорпоровані в кадр як візу-
альна категорія, стають інструментом пришвидшення передачі 
«повідомлення»: завдяки своїй глибокій архетипічності, відкри-
вають перспективу миттєвої передачі складних понять, філо-
софських ідей (наприклад, швидкоплинність краси), відчуттів 
без зайвих діалогів. Отже, актуальність статті полягає в дослі-
дженні стратегій введення рослинних об’єктів в екранний текст 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

119

та виявленні важелів впливу на механізми прискорення зчиту-
вання смислів. 

Окрім того, тема флорального символізму є вкрай актуаль-
ною для гендерних студій, які займаються деконструкцією тра-
диційних культурних кодів, які потребують сучасного критично-
го переосмислення. Зокрема, вбачаємо актуальність у виявленні 
нових мистецьких стратегій, де флористичний об’єкт/мотив ви-
користовується для означення, серед іншого, жіночої стійкості 
та багатогранності, а не лише її вразливості. Дослідження фло-
ральних знаків у чоловічих наративах (пригнічена емоційність, 
турбота брутальних героїв про рослини тощо) сприяє відходу 
від штампів токсичної маскулінності, що є важливою соціаль-
ною темою сьогодення.

Не можна оминути ще один аспект актуальності наших роз-
відок: фокус уваги до рослинного об’єкта як символу природ-
ного життя та його вразливості набуває нового, екологічного 
значення, залишаючись найбільш прямим і зворушливим нага-
дуванням про memento mori у часи глобальних криз (воєнних, 
екологічних, соціальних), нагадуючи про циклічність, тлінність 
буття, зв’язок людини з природою тощо.

 Саме інтерпретація флоральних мотивів у режимі інтердис-
циплінарного підходу (кінознавчого, філософського, семіотич-
ного,) дає змогу розкрити, як квітка «говорить» у кадрі, стаючи 
ключовим елементом міжтекстової комунікації, а також, зміц-
нивши методологічну основу, розширити культурологічний ко-
ментар до актуальних проблем сучасного суспільства.

Аналітична частина: виклад основного матеріалу
Кінематограф упродовж своєї 130-річної історії активно 

й невпинно експлуатує введення рослинних об’єктів, мотивів 
та образів у тканину екранних творів. У фільмах різних часів, 
у картинах дуже несхожих між собою авторів можна знайти 
тому чимало свідчень. Не ставлячи перед собою мету предста-
вити переконливу суму таких звернень/апеляцій (та це було б 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

120

і неможливим), спробуємо знайти своєрідні «центри конденса-
ції» – знакові приклади запровадження флористичних кодів. Се-
ред таких – небанальна (насамперед для кінематографу почат-
ку ХХ  століття) спроба типологізації жіночого начала шляхом 
зіставлень різних жіночих образів з кристалами дорогоцінного 
каміння, а також з вишуканими або ж більш «простими» квітка-
ми. Йдеться про фільми французького авангарду, зокрема, про 
експериментальний фільм Мана Рея «Емак-Бакія» (1926).

Звернення до флористичних об’єктів у кінотекстах можуть 
радикально різнитися мотивами залучення, смисловим наванта-
женням, розгалуженим функціоналом. Якщо пунктирно окрес-
лити ключові функції флористичного об’єкта, що підтверджу-
ють його філософсько-семіотичне значення у кінематографічній 
оповіді, необхідно виокремити естетичну функцію, психологіч-
ну функцію як віддзеркалення внутрішнього стану персонажа 
або символічний код його ідентичності та наративну функцію, 
що передбачає включення рослинного елементу як тригера (ру-
шійного імпульсу розвитку подій), ключового елемента сюжету. 
Така поліфункціональність знайшла відбиток у праці Джозефа 
Кемпбелла «Герой з тисячею облич» (1949). У розділі «Ініціація» 
американський дослідник порівняльної міфології включає рос-
линні мотиви в архетиповий Шлях Героя: «Герой вирушає в по-
дорож, щоб знайти «квітку, що вічно цвіте», «нектар безсмертя» 
або «чарівний еліксир»... Цей міфологічний приз часто має фор-
му квітучого символу» [Кемпбелл, 1949].

Слід визнати, за довгі роки екранних практик було відпра-
цьовано достатньо продуктивних стратегій уведення флорис-
тичного об’єкта як кінематографічного знаку, символу, мета-
фори в екранний текст. Не претендуючи на вичерпність систе-
матизації, у межех цих розвідок спробуємо артикулювати лише 
кілька принципових/базових стратегій уведення флористичних 
мотивів у кінонаратив. Ці стратегії визначають, як саме рослин-
ний об’єкт перетворюється на знак, що має сюжетне, психоло-
гічне або символічне навантаження; розкривають основні ва-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

121

желі/механізми трансформації простого природного елемента 
на складний культурний код у межах екранної оповіді.

Одною з дуже поширених слід визнати стратегію кодифі-
кації емоційного стану, що спирається на принцип аналогій з 
рослинами/квітами. Цей поширений художній прийом розкри-
ває цілий спектр можливостей: підкреслити індивідуальність 
персонажа, символізувати приховані пристрасті (психологічна 
функція), сприяти означуванню соціального статусу, розкриттю 
ролі у просторі оповіді (наративна функція) тощо. Така семіо-
тика «мови квітів» особливо продуктивна у поєднанні з вста-
новленням тональності кадру, у зв’язку з іншими естетичними 
параметрами, особливостями мізансценування тощо. Зазвичай 
пишне цвітіння декодується як ознака благоденства; натомість 
занедбаність, згасання життєвих функцій персонажа може пе-
редаватись через ознаки в’янення тощо (корелює з художньою 
функцією). 

Ця стратегія може бути зорієнтована, як на використання 
переважно усталених культурних кодів, де певний тип квітки 
чи її стан миттєво передає внутрішній світ персонажа, тональ-
ність сцени, визначає «атмосферність» подієвого простору, так і 
свідомо руйнувати усталений код. Такий підрив коду співвідно-
ситься з іншими стратегіями, про які йтиметься нижче.

Слід наголосити, що підходи до дешифрації символіки та 
функцій флористичного об’єкта з необхідністю мають врахову-
вати особливості національних культурних кодів, адже природ-
ний об’єкт («означник») набуває специфічного, часто сакраль-
ного або соціально-обумовленого («означуваного») значення, 
яке є унікальним для певної нації чи цивілізації.

Яскравий приклад  – цвітіння сакури (вишневий цвіт) у 
культурних кодах японської естетики «вабі-сабі» та естетич-
ної концепції «моно но аваре», символізуючи ефемерність кра-
си та швидкоплинність життя, є метафорою людського буття. 
У фільмах Ясудзиро Одзу, який вважається «найбільш япон-
ським режисером» («Пізня весна», «Токійська повість» тощо) 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

122

цвітіння сакури слугує фоном та мовчазним коментарем до 
драм, пов’язаних з розпадом родинних стосунків, старінням та 
смертю.

Інший приклад – лотос, що в культурних кодах індуїзму та 
буддизму є сакральним символом, який представляє чистоту та 
духовне просвітлення. Кінематографічні використання легко 
знайти в традиційних та епічних індійських фільмах, де лотос 
символізує духовну висоту та моральну бездоганність чоловічо-
го персонажа. Натомість порівняння з лотосом дівчини підкрес-
лює її невинність і божественну красу, піднесеність над земною 
суєтністю.

Для «європоцентричного» коду характерні використання 
червоної троянди як символу романтичної пристрасті, лілії як 
символу чистоти, холодності та смерті. Інтерпретації кольору та 
типу квітки відповідно до культурних символічних кодів цілком 
можуть різнитись і в координатах одної культури. Достатньо 
зіставити: червона троянда в фільмі «Американська красуня» 
(1999) символізує нездорову еротичну одержимість, а в фільмі 
Жан-Жака Анно «Ім’я троянди» (1986), екранізації однойменно-
го роману Умберто Еко, є символом таємниці, що пов’язує знан-
ня зі смертю.

Для українського національного коду такими сакральними 
рослинами є калина, чорнобривець, верба, що символізують ро-
дину, долю, жертву. У класичних фільмах українського поетич-
ного кіно (творах О. Довженка, С. Параджанова) елементи фло-
ри, хоча й не завжди прямолінійно, прозоро відсилають до архе-
типу землі та роду. Згадати б, соняшники, яблука та яблуневий 
цвіт у фільмах Олександра Довженка. У «Тінях забутих предків» 
Сергія Параджанова зігріті сонцем червоні ягоди суниці, що 
ними на галявині Іван з долоні годує Марічку як знак зароджен-
ня кохання, змінюються іншим рослинним мотивом, коли сухі 
гілки дерев переплітаються з бронзованими руками Івана та Ма-
річки, які тягнуться назустріч одне одному в нестримному пори-
ві об’єднатись у задзеркаллі потойбіччя.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

123

Отже, для семіотичного аналізу критично важливим є вра-
хування національного коду, оскільки він перетворює універ-
сальний природний об’єкт на багатошаровий культурний знак.

Стратегія наративної детонації передбачає введення фло-
ристичного об’єкта як активного елементу сюжету, каталізатора 
дії, речового доказу чи засобу злочину (отруйна рослина, квітка 
як провокатор вбивчої алергічної реакції тощо). У відомому де-
тективі «Міс Марпл і синя герань» зміна кольору квіток на шпа-
лерах допомагає міс Марпл розкрити злочин. В іншому детекти-
ві «Оголошено вбивство» ключовим при розкритті злочину ви-
являється переміщення букету з одного місця в кімнаті на інше. 
У межах цієї стратегії працює запропоноване Орсоном Веллсом 
у фільмі «Громадянин Кейн» (1941) словосполучення «троян-
довий бутон», що стає своєрідним сюжетним тригером. Інший 
приклад: збережена між сторінок книжки засушена рослина 
може прочитуватись як символ законсервованого часу, тригер 
спогадів про моменти минулого, детонатор меланхолічних роз-
думів про швидкоплинність краси та життя; як індекс пам’яті 
встановлювати/актуалізувати причинно-наслідковий зв’язок 
між об’єктом (квіткою) та подією (прощанням, побаченням 
тощо). В історії про перше кохання «Назви мене своїм ім’ям» 
(2017) героїня вкладає у книжку невеликий букет польових кві-
тів, отриманий від коханого, буквально «консервуючи» спогад 
про їхній яскравий але швидкоплинний літній роман. Тим са-
мим фізичний об’єкт  – засушені квіти  – стають індексом туги 
та непорушної пам’яті, матеріальним доказом/підтвердженням 
справжності почуттів.

Засушені трави, квіти часто використовуються в фільмах 
як візуальне нагадування, сенсорний тригер пам’яті, що наділе-
ний здатністю миттєво відсилати до спогадів про романтичне 
минуле, події юності тощо. Окремої уваги вартий роздум про 
аромат квітки/рослини, який є потужним оператором спогадів, 
але може передатись екраном лише опосередковано (коливання 
рослини під подихом вітру здатне зародити асоціації в реципіє



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

124

нта, активізуючи ще один сенсорний канал сприйняття/оброб-
ки/дешифрації, окрім зорового).

У межах стратегії контрастного зіставлення флористичні 
мотиви часто використовується як філософська метафора, сво-
єрідний коментар до реальності. Приміром, зелений паросток 
або квітка, що сходить на руїнах постапокаліптичного світу в 
антиутопіях (подібних до «Війни світів») символізує надію. За-
лежно від контексту, флористичні елементи можуть бути задіяні 
як покажчик часу та долі як, наприклад, зів’яла троянда у кла-
сичних готичних фільмах символізує втрачену невинність або 
смерть кохання; обпалена троянда в сучасних українських філь-
мах метафоризує атмосферу воєнного лихоліття. Загалом, цикл 
цвітіння квітки, передбачаючи фатальне в’янення, ідеально ілю-
струє ідею «memento mori» – «пам’ятай про смерть». Дещо ін-
ший ракурс задано у фільмі Курта Віммера «Еквілібріум» (2002), 
де квітка виникає в кадрі як знак опору механістичному, украй 
раціоналізованому порядку, що передбачає заборону краси, 
емоцій, поезії, почуттів. 

Стратегія контрастного зіставлення пов’язана з перео-
значенням при вилученні знака з одного контексту (деконтек-
стуалізація) з наступним вставленням (реконтекстуалізацією) в 
абсолютно інший дискурс. У новому цільовому контексті знак 
неминуче набуває нового змісту (переозначення), нової мети 
(прагматика) або нової функції, оскільки прагматика (викори-
стання знака в контексті) постійно впливає на семантику (зна-
чення знака).

Так, у фільмі Кіри Муратової «Астенічний синдром» (1989) 
зіпсовані пластикові квіти на звалищі цвинтаря мають принци-
пово іншу семантику, ніж, скажімо, подарований на побаченні 
букет штучних квітів замість «живих» рослин. Або використан-
ня Кірою Муратовою в фільмі «Два в одному» (2007) відверто 
бутафорської штучної червоної квітки, що, опиняючись в руках 
різних персонажів, слугує семіотичним маркером різних аспек-
тів людської фальші в симулятивному театрі буття, і водночас – 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

125

єднальним елементом окремих епізодів фільму. Особливої уваги 
потребує доволі новий підхід до переозначення флористичних 
об’єктів (знаків) в екранних творах з огляду на гендерний аспект, 
коли традиційні або усталені символічні значення квітів пере-
означуються з метою коментування, підтвердження або підриву 
гендерних ролей та стереотипів у кінонаративі. Зазвичай це від-
бувається на межі семантики (традиційне значення квітки) та 
прагматики (її використання в конкретній екранній сцені).

Оскільки переозначення флористичних знаків в екранних 
творах найчастіше відбувається через два основні механізми: 
підтвердження стереотипів та їх підрив, зупинимось на другому 
аспекті – на деструкції. Насамперед, на деструкції кодів у гендер-
ному дискурсі – усталених «шифрів» чоловічого та жіночого, що 
сформувалися в контекстах патріархальної культури, в тради-
ціях якої, скажімо, квітка як репрезентант жіночності зазвичай 
символізувала чистоту, привабливість, сексуальність, вразли-
вість. Критичне осмислення такого підходу знаходимо у відомій 
праці Симони де Бовуар «Друга стать» (1949): «Жінку називають 
квіткою, і ця метафора не випадкова. Квітка  – це об’єкт, який 
існує, щоб бути зірваним або яким милуються, але вона не діє, 
вона лише є» [Симона де Бовуар, 1949]. Кінематографічний при-
клад деконструкції/руйнації цього стійкого шаблону вбачаємо, 
зокрема, у символіці фільму «Залізні магнолії» (1989). У цій істо-
рії шість приятельок з провінційного міста, сильні, самодостатні 
жінки, доводять силу жіночої дружби й, здолавши складності 
і трагедії докучливого повсякдення, піднімаються до висот, де 
цвітуть залізні магнолії, – прекрасні квіти декоративних дерев, 
що символізують активну позицію та незламність. 

За приклад переозначення в семіотичному сенсі, коли фло-
ристичний об’єкт як знак (квітка, рослина), будучи атрибутом 
персонажа, надає йому нової, нетрадиційної гендерної функції, 
можна визнати фільм «Адаптація» (2002), де пошуки рідкісної 
орхідеї призводять до руйнування суто «чоловічого» інтелекту-
ального світу центрального дієвця. Вишукана квітка стає сим-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

126

волом його одержимості та втечі до сфери ірраціонального, що 
традиційно асоціюється з «жіночністю». Підрив гендерних сте-
реотипів у фільмі «Леон-кілер» (1994) через надмірність опіки 
кімнатною рослиною з боку головного персонажу. Такий зво-
рушливий сентимент професійного вбивці Леона зчитується як 
індекс його єдиної емоційної прив’язаності, прихованої вразли-
вості та нестачі надійного «коріння».

Іноді рослинний елемент може вводитись в фільм як ла-
тентний знак (код) для маркування гомосексуальності або 
квір-ідентичності персонажа (у деяких культурах це зелена 
гвоздика). Натомість у фільмах Педро Альмодовара «Все про 
мою матір», «Біль і слава» частіше фігурують червоні квіти, ге-
рані та гвоздики. Режисер свідомо використовує ці квіти, які в 
національних кодах Іспанії традиційно символізує пристрасть, 
вогонь, кров, життя та кохання для візуалізації внутрішнього 
стану героїв. Зробивши червону гвоздику частиною своєї фір-
мової естетики, Альмодовар переозначив цей флористичний 
об’єкт зі знака романтики на символ жіночої сили та внутріш-
ньої пристрасті.

Отже, переозначення флористичних знаків, виявлене в 
екранних творах, дає підстави для висновку про використання 
цього потужного семіотичного інструменту для візуальної де-
конструкції або приховування гендерної ідентичності. Це від-
криває нові перспективи для дослідження гендерних аспектів, 
які досі залишаються малодослідженим полем. 

Значно більш розгалуженим в сучасному кіно є поле опосе-
редкованих репрезентацій (зокрема чоловічої сили, волі, влади) 
через включення в наратив незвичайних, хижих або техногенних 
рослин. Часто виступаючи індексом протиприродної пристра-
сті чи збочення, такі флористичні об’єкти руйнують поширені 
уявлення про квітку як прекрасне творіння природи. Донедавна 
словосполучення «хижа рослина» могло б сприйматись оксюмо-
роном, етико-естетичним парадоксом. Нині мутовані або рос-
лини інопланетного походження наявні як джерело еко-ґорору в 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

127

фільмах наукової фантастики. Такі «злостиві» рослини-мутанти 
оприявлюють збільшення екологічної, метафізичної тривоги у 
передчутті, що природа може постати проти людини.

Назвемо лише кілька культових фільмів, де діють хижі рос-
лини або рослини-вбивці. Серед таких: «День тріфідів» (1962) – 
заснований на класичному науково-фантастичному романі 
– фільм про те, як рухливі, отруйні хижі рослини захоплюють 
Землю. Одним з найяскравіших прикладів рослинного ґорору є 
фільм «Руїни» (2008), де група туристів опиняється в місцевості, 
що вкрита хижими ліанами, які здатні імітувати звуки, прони-
кати в тіла та вбивати. У фільмі «Анігіляція» (2018) показані му-
тації природи в аномальній зоні, де з’являються рослини, хижі 
квіткові створіння та ліани, які, приймаючи антропоморфні 
форми, агресивно ставляться до людей.

На особливу увагу в річищі наших розвідок заслуговує куль-
товий мюзикл-комедія жахів «Магазинчик жахів» (1986) (ремейк 
фільму 1960 року). У центрі кіно оповіді  – інопланетна хижа 
рослина, схожа на гігантську венерину мухоловку (діонею), яка 
харчується людською кров’ю і м’ясом. Другій центральний пер-
сонаж – молодий чоловік Сеймур, який прагне любові, успіху та 
визнання. Коли інопланетна рослина пропонує йому ці блага в 
обмін на кров, він погоджується постачати їй жертв. Уклавши 
такий договір, Сеймур фактично стає заручником ненажерливої 
істоти, яка з маленької, милої рослинки швидко перетворюється 
на величезного монстра. Апетит цієї потвори зростає пропор-
ційно амбіціям господаря. Втім, щастя та благополуччя Сеймі-
ра, побудовані на крові інших, є ілюзорними та нестійкими. 
Рослина виявляється метафізичним паразитом, який живиться 
фізичними тілами людей, а також їхніми вадами та слабкостями. 
Цей флористичний об’єкт метафоризує зло, яке, починаючись з 
малого компромісу, швидко виходить з-під контролю свого «по-
кровителя». Отже, простий рослинний елемент, виявляючи не-
абиякий семіотичний/полісемічний потенціал, здатний глибоко 
впливати на сприйняття фільму.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

128

З метою усвідомлення продуктивності поєднання стратегій 
використання флористичних об’єктів та флоральних мотиву в 
кінематографі, розглянемо фільм, де семіотика кольору висту-
пає у діалозі з міфом та архетипом, що, вочевидь поглиблює ана-
ліз тексту. Розглянемо як приклад детективну історію, де звер-
нення до «метафізики квітки» є методом, що дає змогу глядачеві 
безпомилково швидко осягнути внутрішній ландшафт персона-
жів. Напередодні Різдва у власному будинку вбито всіма люби-
мого хазяїна! Жінок, яких підозрюють у вбивстві, – вісім: його 
шикарна дружина, її сестра (стара діва), теща, зухвала покоївка 
та віддана економка. А, може, до злочину причетна одна з його 
двох чарівних доньок? Йдеться про фільм Франсуа Озона «8 жі-
нок», де за прототипом, радше  – когнітивним відображенням 
кожної учасниці сімейної кримінальної драми, приховані алю-
зії до флоральних об’єктів – квітів, що дає змогу ідентифікува-
ти таємний код кожної учасниці подій, визначити її соціальну 
маску, внутрішні мотиви її функціонування на певному рівні 
родинної ієрархії в замкненому просторі будинку. Хоча режи-
сером не задано прямої аналогії дам з конкретикою тієї чи тієї 
квітки, інтерпретації ґрунтуються на поведінці жінок, кольоро-
вій палітрі їхніх костюмів та архетипічній ролі кожної. Відсил до 
символіки квітів латентний. Архетиповий «матріарх»/королева 
дому Габі співвідноситься автором з білою трояндою (символом 
ідеальної, але відстороненої краси, ідеалом буржуазної дами); її 
сестра, стара діва/жертва Огюстін, квітковим прототипом має 
гортензію; звабниця-служниця Луїза за аналогію має жасмин, 
семіотичне значення якого еротизм, спокуса, прихована влада. 
Ця квітка з сильним, п’янким ароматом символізує сексуальну 
силу молодої жінки, яка, незважаючи на свій низький соціаль-
ний статус, здатна керувати чоловіками. Ще більш «отруйною» 
для родинних стосунків є сестра господаря  – фатальна жінка 
П’єретта, яка асоціюється з маком або чорною орхідеєю, що 
означують пристрасть, небезпеку, гіпнотизм, – риси, які слабо 
узгоджуються з сімейним спокоєм. Інші персонажки означені 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

129

також відповідно до архетипу та характеру (конвалія, фіалка 
тощо). Звертаючись до теорії архетипів та типології персонажок 
за роллю та статусом, Франсуа Озон надає особливого значення 
колірній гамі вбрання кожної жінки, використовуючи колір як 
пряму візуальну метафору їхньої «квіткової» сутності. Вбрання 
доньок вирішено в пастельних тонах рожевої та світло салат-
ної гами, чим підкреслюється їхня чистота і молодість. Черво-
не вбрання П’єретти відсилає до маку як символу пристрасті, 
гріха, небезпеки. Сестра господині будинку, Огюстіна, спочатку 
вдягнена у скромний безбарвний костюм в тонах зів’ялої трави 
як символ меланхолії, інтроверсії та прихованих комплексів, але 
ближче до фіналу, коли жінка розкриває свою справжню сут-
ність, її елегантна сукня сріблясто-лілового кольору викликає 
асоціації з вишуканою гортензією. 

Таке рафіноване зібрання наближених до господаря жінок 
нагадує різнобарвний «букет», та з огляду на трагічну розв’язку 
цієї детективної історії, семіотичні підтексти дають матеріал для 
роздумів, адже букет є матеріальним об’єктом, що підлягає зни-
щенню, а це іронічно переозначує сам інститут шлюбу. 

Отже, флористичний об’єкт, уведений в кінонаратив є не 
просто декоративною деталлю, а фундаментальним семіотич-
ним елементом візуальної мови. Здатний до конденсації смислів 
він може виконувати різноманітні функції (естетичні, наративні 
та психологічні). Виступаючи як «візуальний концентрат», семі-
отичний маркер, укорінений у Міфі та Архетипі, флористичний 
об’єкт забезпечує універсальність сприйняття в річищі різнома-
нітних контекстуальних стратегій.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

130

	 Література:
1.	 Bachelard, G. (1992). La psychanalyse du feu [Психоаналіз вогню]. Les Édi-

tions Gallimard. (Original work published 1949).
2.	 Bazin, A. (2008). What is cinema? (Vols. I & II). University of California 

Press. (Original work published 1958–1962).
3.	 Campbell, J. (1949). The hero with a thousand faces. Princeton University 

Press.
4.	 Campbell, J. (1990). Transformations of myth through time. Perennial Li-

brary.
5.	 Cassirer, E. (1923–1929). Philosophie der symbolischen Formen [Philosophy 

of symbolic forms] (Vols. 1–3). Cassirer Collection.
6.	 De Beauvoir, S. (1949). Le deuxième sexe II [Друга стать, частина II]. Gal-

limard.
7.	 Jung, C. G. (1968). The archetypes and the collective unconscious. In Collected 

Works of C. G. Jung (Vol. 9i, 2nd ed.). Princeton University Press. (Original 
work published 1959)

8.	 Jung, C. G. (1990). Man and his symbols. Dell Publishing. (Original work 
published 1964).

9.	 Marder, M. (2013). Plant-thinking: A philosophy of vegetal life. Columbia 
University Press.

10.	 Metz, C. (1971). Film language: A semiotics of the cinema (M. Taylor, Trans.). 
Oxford University Press. (Original work published 1971) https://www.aca-
demia.edu/80122682/Film_Language_A_Semiotics_of_the_Cinema_PDF-
Drive_

11.	 Metz, C. (1971). Langage et cinéma [Мова і кіно]. Librairie Larousse.
12.	 Peirce, C. S. (1934). Collected papers of Charles Sanders Peirce. Harvard Uni-

versity Press.
13.	 Соссюр, Ф. де. (2006). Курс загальної лінгвістики (Л. М. Жемчужний, 

Trans.). Видавничий дім «Основи». (Original work published 1916).
14.	 Семіотичний аналіз явищ культури: Монографія. (2021). Інститут 

філософії імені Г.С.  Сковороди НАН  України. https://web.kpi.kharkov.
ua/philosophy/wpcontent/uploads/sites/124/2021/11/Semiot_analys.pdf

15.	 Еко, У. (2014). Відкритий твір. Форма і невизначеність у сучасній по-
етиці (А.  О.  Пучков, Trans.). Corpus. (Original work published 1962). 
https://vse-knigi.com/books/nauchnye-i-nauchno-populjarnye-knigi/kul-
turologiya/page-2-402259-otkrytoe-proizvedenie-forma-i-neopredelen-
nost-v.html



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

131

Денис КОРОЛЬ,
доцент кафедри культурології ФГН НаУКМА,

старший науковий співробітник
відділу культурно-цивілізаційних досліджень Інституту 

культурології НАМ України
ORCID 0000-0001-9709-547X  

 Publons/ResearcherID E-1250-2017

ВІЗУАЛЬНА КОМУНІКАЦІЯ РАННЬОМОДЕРНОЇ ДОБИ: 
ТРАНСФОРМАЦІЯ ОБРАЗНОСТІ МЕЛАНХОЛІЇ

ТА САТУРНА

Стаття присвячена поняттю «меланхолія» – одному з чоти-
рьох гуморів у медицині Гіппократа, який практикувався в Єв-
ропі та на Близькому Сході від античності до самого кінця Но-
вого часу. Будучи «дочкою Сатурна» у пізньосередньовічному 
світогляді, вона зазнала цікавої концептуальної метаморфози 
разом із самим міфологічним Сатурном протягом XV–XVII сто-
літь. У той період своєрідна течія герметичної натурфілософії 
породила абсолютно новий тип інтелектуалів. Модель просвіт-
леного генія та поета-філософа була постійно пов’язана з харак-
тером Меланхолії серед них. Її вплив на людську природу моде-
лювався не похмурими очікуваннями аристотелівської школи, 
а урочистими визначеннями Плотіна, Дж. Піко делла Мірандо-
ли та Агріппи фон Неттесгейма. Сатурн, якого раніше бачили 
як «бога смерті й невблаганного часу», «женця», перетворився 
на покровителя мудрості та покровителя меланхолійних «ге-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

132

роїчних ентузіастів». Багате іконологічне розмаїття практично 
ідентичних мотивів у мистецтві XV–XVII ст. ілюструє ці тези.

Ключові  слова: ранньомодерна  свідомість, образність, Са-
турн, меланхолія, соціокультурні трансформації, ідентичність, 
герметизм, іконологія, Vanitas, Відродження. 

VISUAL COMMUNICATION IN THE EARLY MODERN 
AGE: THE TRANSFORMATION OF MELANCHOLIC

AND SATURNIAN IMAGERY
Denys Korol

The paper deals with the concept of ‘Melancholy’ – one of the 
four humors in Hippocratic medicine, practiced in Europe and Mid-
dle East from Antiquity till the very end of the Modern time. Being a 
“daughter of Saturn” in the late-medieval world view, it went through 
a curious conceptual metamorphosis along with mythological Sat-
urn himself during the 15th – 17th centuries. In that period, a peculiar 
trend of Hermetic Natural Philosophy gave rise to an utterly new type 
of intellectuals. Model of the enlightened genius and poet-philoso-
pher was continuously connected with the character of Melancholy 
among them. Its effect on the human nature was modeled not upon 
the gloomy anticipations of the Aristotelian school, but the solemn 
definitions of Plotinus, G. Piko della Mirandola, and Agrippa von 
Nettesheim. Seen previously as a ‘God of death and inexorable time’, 
‘the Reaper’, Saturn had been transformed to become a patron of wis-
dom and a mentor of melancholical ‘heroic enthusiasts’. Rich icono-
logical diversity of practically identical motives in the art of the 15th – 
17th cc. illustrates these theses.

Keywords: early modern consciousness, imagery, Saturn, melan-
choly, sociocultural transformations, identity, Hermetism, iconology, 
Vanitas, Renaissance. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

133



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

134

Засновки дослідження

Західноєвропейський іконографічний матеріал XVI–XVII 
століть засвідчує помітне зростання популярності меланхолій-
ного та «сатурніанського» начал. Психофізичний стан мелан-
холії, можна сказати, входить у моду серед освіченої еліти того 
часу. Меланхолійна образність, а також різні (нерідко полярні) 
аспекти Сатурна – античного божества та планетарного покро-
вителя меланхолії у свідомості тодішніх європейських любому-
дрів – тиражовані масово та в найрізноманітніших візуальних 
подачах. Йдеться про типові прояви візуальної комунікації. 
І хоча остання нерідко асоціюється суто з цифровим суспіль-
ством, демонструючи зокрема гіпертекстуальність та схильність 
до вірусних «вебмемів»-графем (порівн. Денисюк 2022, с. 11–12), 
але саме ці риси можна зустріти і в мистецьких творах XVI ст. 
Чим як не «мемами» своєї доби постають деталізовані елемен-
ти багаторівневих полотен Ієроніма Босха? Вони тиражуються з 
роботи в роботу, потрапляючи в нові контексти, але явно розра-
ховуючи на єдину систему значень, яку мала зчитати аудиторія. 
Подібну ситуацію можна побачити і в сатурніанському символі-
арії доби умовного пост-середньовіччя. 

Можна узагальнити, що покровитель-Сатурн і стан мелан-
холії набувають у XVI столітті рис рольової моделі. «Це є певна 
форма самосвiдомостi епох, уособлених в культурних пам’ят-
ках, їхня плоть. Поза рольовою реальнiстю, як теоретичним 
конструктом, рольова дiя зливається з плинністю культури, її 
творенням, вiд них залежить плоть соцiальної ролi, щось вiд 
людини та її намiрiв у цiй культурі, свiтом її думок та помис-
лiв, екзистенцiалiв, iдеалiв, мотивацiї, що беруть участь у цьо-
му процесi. Отже, все, що характеризує рольову взаємодiю та 
конкретну соцiальну роль творців і носіїв культури, дає мож-
ливiсть зрозумiти i тип ментальностi, i структуру життєдiяль-
ностi, властиву культурі і культурні типи, які її представляють» 
(Богуцький, Корабльова & Чміль 2013, с. 150).



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

135



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

136

Нарис не ставить собі за мету описати всі аспекти вияву 
зазначених начал, а зосереджує увагу лише на найяскравіших 
прикладах європейської образотворчої та літературної творчос-
ті фіналу XV – поч. XVII ст. Серед найбільш фундаментальних 
західних джерел передусім слід назвати праці учнів і послідов-
ників іконологічної методології Абі Варбурга – Ервіна Паноф-
ського та Фріца Заксля (напр.: Panofsky, Saxl 1933), зокрема їхню 
відому монографію «Сатурн і меланхолія» (Klibansky,  Panof-
sky,  Saxl  1964). Мало яке дослідження, що торкається цієї те-
матики, обходить стороною цю енциклопедичну працю. Саме 
на її сторінках блискуче проаналізовано феномен меланхолії у 
контексті гуморальної медицини та наголошено, що її плане-
тарним покровителем ще в елліністичних трактатах виступав 
астрологічний Сатурн. На її сторінках простежено трансфор-
мацію цього міфологічного батька Діви Меланхолії – від антич
ного Кроноса, тирана й дітовбивці, до престарілого володаря 
Illud Tempus, покровителя мудреців і філософів (іл. 1–4). У до-
слідженні представників варбурзької школи стверджується, що 
в іконографії середньовіччя та раннього Нового часу саме «діти 
меланхолії» є аналогічними «дітям Сатурна» (мова про персон, 
щодо яких визнавали вплив відповідного планетарного чи гу-
морального покровителя), пройшовши шлях від гротескних ви-
гнанців і маргіналів до відлюдників, мудреців і містиків. 

При тому що сам засновник цієї школи майже свідомо уни-
кав занурення в підвалини алхімічно-астрологічних асоціацій 
постсередньовічної Європи.  Він явно бачив численні прояви 
такого символізму, та, згідно зі спостереженнями Ньюмана і 
Графтона, «Варбург вважав астрологію непослідовною та при-
низливою, а її практиків – легковірними. [...] 

Астрологія пов’язана з розумом, вважав Варбург, лише тому, 
що вона провокує прояв цієї надто рідкісної здатності. Вона на-
лежить до того «Єрусалиму» східних забобонів, які протягом 
століть вимагали всіх зусиль «афінського» критичного розуму, 
щоб розвіяти їх» (Newman & Grafton 2001, p. 4). 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

137



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

138

Окремої уваги заслуговують праці Франсіс Амелії Йейтс, яка 
мала схильність висвітлювати неоднозначний період XV–XVII 
століть у всій його багатогранності та повноті, використовуючи 
справді міждисциплінарний підхід (1964; 1978; 1979; 1981). Зав-
дяки її проникливим спостереженням стають зрозумілими ба-
гато разючих змін у суспільстві та книжній культурі того часу. 
Ідеали універсальної постаті «людини-титана», приписувані 
Гермесу Трисмегісту, оспівані ренесансними неоплатоніками та 
пантеїстами Марсіліо Фічіно й Джованні Піко делла Мірандола, 
вплинули як на багатьох сучасників, так і на наступні поколін-
ня. Слід зазначити, що сама Ф.  Йейтс звертається до згаданої 
праці «Сатурн і меланхолія» досить вибірково, натомість її ав-
торам, своєю чергою, помітно бракувало спостережень самої 
Йейтс. Хочеться вірити, що поданий нижче нарис може слугу-
вати прикладом органічного синтезу їхніх підходів і висновків. 

Варто зазначити, що на пострадянському просторі увагу цій 
проблематиці, по суті, приділяли вкрай рідко (див.: Нестеров 
2015). Вітчизняних досліджень щиро бракує, хоча є доволі фун-
даментальні українські нариси з окресленого періоду, як от пра-
ці Наталі Яковенко (порівн.: 2002; 2012), та все ж вони роблять 
акцент радше на історико-культурній складовій, ніж на культурі 
повсякденності чи тим більше на іконології в контексті тогочас-
ної езотерики. З іншого боку, езотеричні погляди європейської 
середньовічної та ранньомодерної еліти все частіше стають до-
ступними через тогочасні твори в українському перекладі (Ски-
бицький 2025)], провадяться вітчизняні розвідки в царині фено-
мену алхімії тощо (див.: Родигін 2014; Родигін & Родигін 2020). 
На Заході в останні декілька десятиліть вийшло чимало робіт, 
присвячених меланхолії та «сатурніанській» образності ран-
нього Нового часу (Beecher 1987; Perlow 1995; Gowland 2006; Voss 
2007; Haskell 2009). Проте і з-поміж них з них чимало відомих 
творів (як-от фундаментальна праця Юлії Крістевої «Чорне сон-
це. Депресія і меланхолія») постають, на жаль, малопридатними 
для нашого історико-культурного семіозису. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

139

ст.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

140

Загалом автор спирається на мистецтвознавчі спостере-
ження та семіотико-іконографічний аналіз (Panofsky  1972; 
Seznec  1961; Warburg  1999), на структурно-семіотичні побу-
дови та культурологічну компаративістику тощо (Duits 2011; 
Finkelstein 2005). 

Контекст проблематики 

Завдяки преподобному доктору Марсіліо Фічіно Європа за-
ново відкрила для себе неоплатоніків і «Герметичний корпус» 
на додачу; докладну картину цієї «революції в умах» блиску-
че викладено в монографії дослідниці Френсіс Амелії Йейтс 
(Yates 1964, p. 20–83). Середньовічний «негатив» довкола образу 
Сатурна змінився розсудливо-мрійливим сумом «від Фічіно», 
який, перекладаючи платонівський і плотінівський корпуси, 
розплющив очі тодішній інтелігенції на давні античні форми 
й формулювання.  Як свого часу зауважувала радянська істо-
рикиня мистецтва Ц.  Г.  Нессельштраус, «погляди Арістотеля 
й Платона були відомі середньовічним схоластам», але «лише 
в добу Відродження розвиток зацікавлення особистістю, ро-
зумом і дарами людини створив ґрунт для воскресіння теорій 
Арістотеля й Платона. 

Тепер меланхолійний темперамент, який раніше викликав 
лише страх і зневагу, було оточено ореолом геніальності. Те, що 
вважалося нещастям, стало, хоч і небезпечним, але заздрісним 
даром. Не заперечуючи вад меланхолійного темпераменту, іта-
лійські гуманісти водночас стверджували, що саме його носії 
створили найвищі цінності, породжені людським розумом» 
(Нессельштраус 1961, с. 144–153). Багато хто відтоді просто по-
чав наслідувати меланхоліків.

Зі свого боку зауважимо, що таке різке розмежування се-
редньовічної та ренесансної ментальності вже суттєво застарі-
ло. Однак характерна «фічінівська мода» на меланхолію справді 
постає промовистою ознакою саме гуманістичної свідомості. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

141



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

142

Тут є й особистісний вимір: адже, будучи лікарем і астроло-
гом, Фічіно виразно побачив власний «карб меланхолії» – як у 
своїй натальній карті (Сатурн у Водолії тощо), так і спостеріга-
ючи за власною поведінкою. У листуванні з друзями він наго-
лошував, що за негативними потенціями Сатурна й меланхолії 
приховано чималі дари – і щоб самому не зазнати шкоди, він 
зобов’язаний їх сформулювати (Нестеров 2015, p. 78; Voss 2007, 
p. 153–155].

Новизна релятивізму в оцінці впливу Сатурна й меланхолії 
сходить до ідей Джованні Піко делла Мірандоли: його Людина – 
шедевр Господа; вона всемогутня, але, перебуваючи у світі ма-
терії, залежить від неї та від зовнішніх впливів. Однак самодис-
ципліна уможливлює для людини піднесення понад усі спокуси 
й спрямування амбівалентних енергій на самовдосконалення 
(Yates 1964, p. 84–116). І ось уже Генріх Корнелій Аґріппа пише, 
що дія покровителів зір, планет і зодіакальних деканів – саме 
амбівалентна! І що людині годиться обирати, якому впливові 
піддатися – благому чи негативному. Так само й Сатурн прино-
сить і дари, і плату за них. Меланхолія – один з таких дарів. Для 
Аґріппи меланхолія розподілена між трьома сферами світобу-
дови: melencholia imaginative, melencholia rationalis і melencholia 
mentalis. 

«Оскільки, звільнившись від humor melancholicus, душа ціл-
ковито зосереджується на уяві, вона негайно стає оселею для 
нижчих духів, від яких часто отримує дивовижні настанови в 
фізичних ремеслах…  Коли ж душа цілком зосереджується на 
розумі, вона стає домівкою для проміжних духів; таким чином, 
вона досягає знання й розуміння природних і людських речей… 
Але коли душа повністю злітає до інтелекту, вона стає домом 
для вищих духів, від яких навчається таємниць божественних 
справ» (Klibansky, Panofsky, Saxl 1964, p. 357).



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

143

ст.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

144

Послідовники практик Марсіліо Фічіно уникали «негатив-
них впливів Сатурна» всіма силами, тоді як читачі Аґріппи 
прагнули уподібнитися представникові «царства Сатурна». За 
Аґріппою, шал меланхолії був джерелом натхненного творчого 
досягнення, і віруючий та дисциплінований учень міг перей-
ти до свого найвищого щабля. Йейтс припускає, що, ознайо-
мившись із такою ідеєю – вирощеною від Плотіна до Піко че-
рез працю Аґріппи, – Альбрехт Дюрер надумав створити свою 
MELENCOLIA I – своєрідний талісман-гравюру для імператора 
Максиміліана I (рис. 6 a). На ній, крім того, чимало інших смис-
лів; за докладнішим іконологічним аналізом відсилаємо чита-
ча до профільних праць [напр.: Klibansky,  Panofsky,  Saxl  1964, 
p. 284–400; Su 2007]. 

Ба більше, того ж 1514 року Дюрер створив такі роботи, як 
«Лицар, Смерть і Диявол» та «Святий Єронім у келії». Останній, 
що показово, має чимало саме сатурніанських атрибутів – типо-
вого нюансу тодішніх сюжетів про св. Єроніма. Тут доречно зга-
дати й своєрідного мистецького натхненника Дюрера – Джуліо 
Кампаньолу з його «Сатурном» (1495?) та «Астрологом» (1509) 
[Klibansky, Panofsky, Saxl 1964, p. 210–212] (рис. 4 a, b). Гадаємо, 
саме з його подачі сумно-задумливий возсідаючий Сатурн на-
бирає дедалі більшої популярності, постаючи то в подобі того 
ж Єроніма, то як Світовий Геометр (рис. 4 b,  f) – як, скажімо, 
на полотні Маттіуса Герунґа «Меланхолія в саду життя» (1558) 
(рис. 4 d). 

Утім, аби масштабність соціокультурних трансформацій в 
контексті «візуального повороту» доби постала в усій повноті, 
варто спершу поринути в пролегомени концептуальних визна-
чень.

Походження поняття «меланхолія»

Витоки поняття «меланхолія» сягають античних медичних 
трактатів. Концепція чотирьох гуморів Гіппократа передбача-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

145

ла своєрідний «сезонний» розподіл чинників здоров’я люди-
ни через активні «соки» в тілі. Виділялися: власне кров (грец. 
αἷμα  – haima), лімфа або мокрота (φλέγμα  – phlegma), <жовта> 
жовч (χολή – cholé) та чорна жовч (μέλαινα χολή – mélaina cholé). 
Саме остання, згідно з античними уявленнями, відповідала за 
стресові стани організму, робила людину «сумною і лякливою». 
У викладі Гіппократа «меланхоліки бояться світла й уникають 
людей, вони сповнені всіляких страхів, скаржаться на болі у жи-
воті, наче їх колють тисячі голок» [Hippocrates 1868, p. 101–105].

Ці чотири соки, або гумори, добре узгоджувалися з власти-
вою античному мисленню математичною моделлю (див.: 
Problemata I) – своєрідною системою чотирьох координат (або, 
якщо завгодно, чотирьох пір року) [Aristotle 1927].

Розуміння світобудови за чотирма стихіями – вогню, землі, 
води та повітря – пов’язувало стан організму з пропорціями су-
хості й вологості, тепла і холоду. Їхнє поєднання могло пояснити 
практично будь-який діагноз, що згодом стало основою й араб-
ської медицини. Хворобливий тиск «чорної жовчі» пояснювали 
домінуванням «сухого холоду» або «холодної сухості». Вихід за 
межі «гармонійної рівноваги» будь-якого іншого гумору спри-
чиняв недугу або психічні імпульси, що визначали темпера-
мент, про що йдеться у (псевдо- )арістотелівському пасажі про 
чотири темпераменти (Problemata XIV) [Aristotle 1927] (рис. 5).

Про зв’язок хвороб із соками писав і лікар Гален. За його 
доби античний раціоналізм значною мірою поєднувався зі схід-
ною астрологією. Навіть лікарі Єгипту – александрійські спад-
коємці найкращих медичних традицій античності – обов’язко-
во враховували положення небесних світил. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

146

Таблиця 1
Трад.

темперамент Сангвіник Холерик Меланхолик Флегматик

Гумори: кров жовч чорна жовч мокрота

Планети: ЮПІТЕР МАРС САТУРН МІСЯЦЬ

Елементи: Повітря Вогонь Земля Вода

Сезони: Весна Літо Осінь Зима

Органи: Печінка Селезінка Жовчний 
міхур

Мозок/ 
Легені

Якості: теплота  
й волога

теплота  
й сухість

холод  
і сухість

холод  
і волога

Асоціативні 
характеристики:

мужній,
сповнений 
сподівань,

велелюбний

запальний,
гарячний,

нестриманий

дратівливий,
схильний до 

нудьги,
сумний

розслаблений,
малорухливий,

безпристрасний

Це вчення традиційно пов’язують із халдеями, точніше  – 
з вавилонським природознавством загалом. Саме там плане-
тарні управителі черпали свою образність безпосередньо від 
богів – на відміну від класичної Греції. З Вавилона походить 
і перша відома нам астрологічна натальна карта (датована 
410 р. до н. е.) (Lawrence 2005). Вавилонські лікарі лікували не-
дуги, враховуючи положення небесних тіл у певний час доби й 
добираючи інструменти відповідно до цих співвідношень. Без-
умовно, першим кроком у разі будь-якої хвороби було скла-
дання гороскопа.

Вавилоняни виділяли сім планет, кожна з яких мала своїх 
божественних покровителів (Kasak, Veede 2001, p. 14–15). Кожен 
із таких демонів-покровителів виявлявся також у певних мета-
лах, мінералах та органах живих істот. Наприклад, управитель 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

147

планети Сатурн асоціювався зі свинцем і символізував старість, 
тління, завершення, замкненість, але водночас – мудрість і гли-
бину. Його часто зображували у вигляді войовничого зоряного 
божества, подібного до крилатого Нінурти з серпоподібним ме-
чем (рис. 3а).

Енн Казак та Рауль Вііде зазначають, що в аккадський період 
було змінено порядок планет – саме у позиціях Сатурна та Мер-
курія. Останній колись символізував мудрість і знання, а його 
покровителем вважався Набу. Згодом відбулася своєрідна «ро-
кіровка»: Нінурта став асоціюватися з Меркурієм, а до Сатурна 
перейшла символіка наук і ремесел (Kasak, Veede 2001, p. 17).

Тим часом у греків доби Платона небесні світила не співвід-
носилися з олімпійськими богами (Panofsky, Saxl 1933, p.  244). 
Як зауважує Дж.  Норт, за спостереженням професора Ньюґе-
бауера вавилонські астрологи робили прогнози для суспільства 
загалом, тоді як елліністичні – вже для індивіда. «Це справжній 
еллінський винахід, у чомусь паралельний до розвитку христи-
янської ідеології через кілька століть» (North 1989, p. 56).

В епоху еллінізму яскраво виражений у класичній грецькій 
культурі матеріалізм зазнав потужного впливу східної містики 
та астрологічних вірувань (Seznec 1961, p. 156–162). Александрій-
ські кола породили дивовижні синкретичні системи: «Герме-
тичний корпус» безпосередньо апелює до планетарних покро-
вителів, зодіакальних деканів (спадщина Єгипту) та космічних 
«циркумтерральних» сфер, тоді як гностичні віяння рубежу 
епох лише підсилювали цю тенденцію.

Що ж до меланхолії, то вже у Платона знаходимо розду-
ми про благий різновид безумства – «божественне натхнення» 
(Φαῖδρος 244–245)(Платон 2008):

Хто без натхненного шалу, посланого Музами, наближаєть-
ся до порогу творчості, сподіваючись стати поетом лише завдя-
ки мистецтву, той іще далекий від досконалості: творіння роз-
важливих поступаються перед творіннями одержимих. Тож не 
варто боятися цього шалу – він є благом, дарованим богами.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

148

Арістотель зауважував особливу обдарованість людей, яких 
охоплює цей стан,  – усі вони περιττοί («видатні», але водночас 
«ті, що перебувають поза мірою») (Preester 2007, p. 16; Voss 2007, 
p. 150–151). Недаремно вважалося, що при схильності до мелан-
холії, а також до іпохондрії чи асцидії як її проявів, людині слід 
займатися філософією або поезією.

Тут доречно згадати знамениту цитату (псевдо-)Арістотеля 
(Problemata XXX 1) (Цит. за: Aristotle 1927; переклад з англійської 
наш – Д.К.).*:

Чому всі ті, хто уславився у філософії чи державному управ-
лінні, а також у поезії чи будь-якому іншому мистецтві, так оче-
видно схильні до меланхолії? Дехто навіть настільки, що страж-
дає від розлиття чорної жовчі, як-от Геракл серед героїв. Адже й 
його натура була меланхолійною, через що епілептичні напади 
стародавні називали «священною хворобою» [або ж – «Геракло-
вою»]. (…) І багато інших героїв, як відомо, потерпали від тієї ж 
недуги, а в пізніші часи – Емпедокл, Платон і Сократ, як і біль-
шість поетів.

У середньовічному Заході ідеї про «божественне шаленство» 
практично зійшли нанівець. Водночас Гільдегарда з Бінгена 
підтримувала тезу Августина про те, що «меланхолія відбиває 
стан не благодаті, а немилості – остаточної мети страждання». 
Для неї меланхолія була не так розладом розуму, як Божою ка-
рою за первородний гріх. Тож не дивно, що меланхолія почала 
асоціюватися не просто з повсякденним стражданням, а з пер-
вісним гріхом. Йоан Златоуст (347–407) і далі співвідносив її з 
божественним випробуванням, «яке можна було витримати й 
навіть осмислити лише після глибокого самодослідження та 
молитви». Загалом же для християнських мислителів це велике 

*	 Нижче ми ще торкнемося того моменту, що цитовані «Проблеми» все ж 
таки не належать перу Арістотеля учня Платона, але є значною мірою тек-
стом доби еллінізму. Деякі ж автори взагалі вважають, що «Проблеми» 
були написані в XVI столітті. Так чи інакше, у сфері арістотелевської тек-
стології суперечки про авторство не вщухають.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

149

лихо: безумство, що веде до загибелі; але водночас і промисел 
згори – персональний «Страшний суд» індивіда, який належало 
покірливо зносити.

Для середньовічних лікарів, що поділяли античну гумо-
ральну теорію, дисбаланс тепла й вологи спричиняв у людини 
відповідний душевний недуг (рис.  5). Тим прикметніше чита-
ти про одержимість «Дамою Меланхолією» у майстра Алена 
Шартьє в його поемі Fais Maistre (1480), де блискуче поєднано 
звичну середньовічну гуморальну концепцію й античний реля-
тивізм (рис. 5).  У першому розділі своєї поеми він пише:

І ось, у такому стані, побачив я, як наближається до мене ста-
ра – вельми неохайна в одежі, <…> висока, худа й зморщена, з блі-
дим, свинцевим (NB! – Д.К.), землистим кольором обличчя, з при-
гаслим поглядом, плутаною мовою та запалими губами. Голова її 
була вкрита землистою й запорошеною хусткою, а тіло закутане 
в мантію. Наблизившись у цілковитій тиші, вона раптово схопи-
ла мене на руки й укутала з голови до ніг у свій покров нещастя. 
<…> Ось так, знечуленого, повела вона мене до дому Немочі й 
влила між мої щелепи Недугу й Неспокій. <…> стара ця звалася 
Меланхолією. Вона плутає думки, висушує тіло, отруює тілесні 
соки, послаблює сприйняття й веде людину до хвороби та смер-
ті. За Арістотелем, вона спроможна нині, як і раніше, бентежи-
ти найвищі уми <…>. Та ж ось, по найбільшій слабкості, довгому 
пості, різких болях і потьмаренні розуму, спричинених важкими 
долонями Дами Меланхолії, я відчув, як розчинився в моїй голові 
певний орган – у її серединній ділянці, що відповідає за уяву (що 
інші звуть «фантазією»), – відчув, як він заворушився й потік.

Пролегомени Сатурніанства
Отже, коли ми бачимо вже за століття перетворення Ме-

ланхолії ледь не на предмет культу, ситуація дивує: попередній 
дискурс не передбачав такої зміни парадигми! Саме тут дореч-
но повернутися до Сатурна–Кроноса. Його метаморфоза значно 
наочніша й пояснюваніша.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

150

Первісно маємо образ землеробського бога-покровителя 
зміни циклів і збору врожаю, що містить натяк на Золотий вік 
(етимологічно давн.-гр. Κρόνος походить від kranáō  – «відсі-
кати, жати») (Мусулін  2020) (рис. 2 a, b). Подібно до Гекати та 
Горгони Медузи, це божество було демонізоване вже у добу по-
ліса. За орфічною традицією, дітовбивця Крон згодом прими-
ряється із Зевсом і править на Островах Блаженних, на краю 
землі, за Океаном, де мешкають лише померлі; звідси й виникло 
уявлення про царювання Крона як про щасливий і благодат-
ний час. Народна етимологія зблизила ім’я Крона з означенням 
Отця Часу – Хроноса; греки знали його і як крилатого Кайроса 
(рис. 3 b). Етруський Сатурн – не Крон/Кронос, та теж прадав-
ній Жнець. Об’єднання цих образів відбулося вже в добу рим-
ської культурної експансії, і Сатурна також почали сприймати 
як символ невблаганного часу. Часи, коли Крон був «володарем 
неба», становили золотий вік міфологічної історії (рис. 2 f).

Елліністичний філософ Плотін високо цінував бога Сатур-
на – так само, як Арістотель – меланхолійний темперамент. На 
думку Плотіна, Сатурн, будучи старшим за всіх богів, стоїть 
ближче до першопочаткового джерела життя, ніж народжені від 
нього Юпітер та інші боги. Цей прадавній бог уособлює вищий 
інтелект (Мозговий 2009, с. 87), адже він створив усе те, чим ово-
лоділи й що лише осягнули інші. «Кронос, мовиться, наймудрі-
ший із богів, стався перед Зевсом і пожер своїх дітей; тут під 
Кроном слід розуміти Розум, який усі народжені ідеї в собі ж 
утримує й сповнений ними» (Еннеади V. 1).

Ось чому від елліністичної доби впливові Сатурна влас-
тивий діалектизм: з одного боку, за ним закріплено приземле-
ність, тягар, тривожність, непокій, травматичність, похмурість. 
З іншого – існувало важливе уточнення: саме меланхолійний 
гумор забезпечував підготовленій людині ґрунтовність, ціле-
спрямованість, глибину думки, осяяння згори, готовність до 
авантюри, геніальність. Саме цей вплив Сатурна вів до катар-
сису – божественного очищення… Зразу варто пояснити, чому 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

151

в наступне тисячоліття це уточнення було втрачено з поля 
зору. Починаючи від Арістотеля й тим паче у працях Алексан-
дрійської школи йшлося про людську індивідуальність. Саме в 
цьому контексті мовиться про «підготовленість». І якщо Небо 
наділило тебе темпераментом меланхоліка – отже, самою До-
лею тобі призначено шлях філософа, художника, поета, вина-
хідника (інакше туга неминуча). У цьому ж ключі заохочував-
ся авантюризм – характерна риса елліністичної психології. Як, 
зрештою, і ренесансної…

Учені мужі Александрії доповнили й узгодили астральну 
символіку з анатомічним і географічним магнетизмом, описа-
ли взаємодію гіппократових гуморів відповідно до властивос-
тей їхніх планетарних покровителів. На цю спадщину вказує 
Генріх Корнелій Аґріппа у своєму «енциклопедичному кон-
спекті»: «Ознаки речей Сатурна сповнені смутку й меланхолії 
<…>. Норови й заняття людей розподіляються та поділяються 
згідно з планетами; тож Сатурн править старцями й монахами, 
меланхоліями, прихованими скарбами та тим, що здобувається 
завдяки далеким мандрам» (De Occulta Philosophia, 22) (Kliban-
sky, Panofsky, Saxl 1964, p. 355–359; Yates 1979, p. 41–70).

Що ж до вченого християнського богослов’я, то, ма-
буть, найяскравіше середньовічне ставлення до мелан-
холіків демонструє медичний текст у жанрі Regimen  san-
itatis, уславлений як «Салернський кодекс здоров’я»,  
що його довгий час помилково приписували метру Арноль-
ду з Віланови (Арнальдо 1975, строфа 85):

Чорної жовчі зловісну природу нам час описати.
Дивні якісь, маломовні й сумні, в кому жовч та осіла. 

В праці з’їдають себе, не відають сну ні спочинку, 
Вперто йдуть до мети, але все їм здається непевним. 
Заздрі, жадливі й понурі вони, не уступлять нікому, 

Схильні до підступу, горді, з обличчям землисто-жовтавим.
Звідси й традиція так званих «планетарних дітей». Зокрема, 

«дітям Сатурна» приписували зв’язок з геодезією та геомантією, 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

152

картографією й мореплавством, астрономією та геометрією – і 
все це вже в рукописах XIII–XIV  століть. Однак ці асоціації з 
«Пікатрикса» та арабських трактатів з медицини й астрософії 
ще не могли закріпитися в європейській свідомості. Типовий 
середньовічний Сатурн – володар з Драконом Часу й дитиною 
в руках (рис. 2 f). Хоча образ возсідаючого правителя з безліч-
чю інструментів та земною сферою в руці також потроху закрі-
плювався у асоціативному досвіді європейців (пор. рис. 2 d, 3 c, 
4b/d/e).

Вже на схилі середніх віків поети й митці обігрують анти-
чну спадщину: образи, міфи, алегорії Апполлодора й Овідія (і не 
лише їх), хоч і робили це вельми специфічно: евгемеризм поєд-
нувався з куртуазною образністю, породжуючи химерні поєд-
нання. Як приклад – ілюстрації французького художника сере-
дини XV ст. Антуана Роллена до античної міфології в переказі 
Боккаччо (Генеалогії богів) та до популярного при бургундсько-
му дворі твору доктора Еврара де Конті «Шахи кохання» (рис. 1 
a). Варто зазначити, що Робіне Тестар, проілюструвавши «Шахи 
кохання» на рубежі XV–XVI століть, підійшов до зображення 
міфу про Сатурна більш натуралістично (пор. рис. 1 b).

Практично одночасно світ побачив лицарський роман «Зі-
брання оповідань про Трою» іншого француза – Рауля Лефевра. 
Події тут ведуться від «Золотого віку Сатурна». Очікувалося 
галантне творення про подвиги античних героїв. Зрозуміло, за 
такого підходу не могло бути й мови про поїдання немовлят, а 
тим паче – про оскоплення! Тож Лефевр спершу слідом за Ев-
гемером «олюднив» більшість персонажів, включно з богами 
та потворами, а потому почав активно вживати алегорії. Саме 
в нього всі європейські традиції про Сатурна трансфігурували 
в єдине ціле (Beecher  1987). У Лефевра виразно постає модель 
скинутого правителя, що впадає в меланхолію (активно задіяна 
драматургами кінця XVI століття). Цей Сатурн вічно хандрит, і 
кожен його наступний крок гірший за попередній… І ось тепер 
у сприйнятті бургундської аристократії Сатурн – не кровожерна 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

153

потвора, а король-невдаха, засліплений амбіціями й спійманий 
на клятвах…

У XV столітті «сатурніанська недуга» зберігає ще майже-не-
гативний аспект античної медицини: «зловісне безумство во-
лею Всевишнього» – такою є приблизна двослівна формула при 
аналізі поезії Боккаччо, Рембо, Божардо, Шартьє та короля Рене 
Анжуйського (Klibansky, Panofsky, Saxl 1964, p. 221–227). Італійці 
тих днів зображують його найчастіше в контексті петраркіст-
ського сюжету «Тріумф Часу» (рис. 3 c–f). Тут це старець, що ви-
сочіє на колісниці; його атрибути – коса й пісочний годинник; 
нерідко, щоправда, і згаданий вище дракон Часу. Наявність ди-
тини в руці – опційна і часто символізує лише юний Новий рік. 
«Пори року» на гравюрах того часу зазвичай так само передба-
чали планетарні алегорії.

Безперечно, ідеться вже про знамените ренесансне маляр-
ство з його любов’ю до античних образів і сюжетів. Ці моменти 
свого часу аналізував Абі Варбург, чиї тези розширив і доповнив 
Фріц Заксль (Duits 2011, p. 5–7; Panofsky, Saxl 1933). І тут важливо 
усвідомити, що італійське Відродження ніяк не «відроджувало» 
античні ідеї в їхньому рафінованому раціоналізмі. Не менш іс-
тотний і акцент Варбурга на «варварському Орієнті» (арабський 
світ, Індія тощо) з його містицизмом та астрологічністю, відчут-
ний у європейській образності вже від початку XIV ст., а відтак 
відбився в пізнішому мистецтві потужніше, ніж елліністичні 
концепції (Duits  2011, pp. 10, 17). Як наголошують автори до-
слідження «Сатурн і меланхолія», у руках європейців XV–XVI 
століть активно циркулювали сонники, гороскопи й «чаклун-
ські» компендіуми на кшталт «Пікатрикса», де чимало уваги 
приділялося символіці небесних покровителів (Seznec  1961, 
p. 182; Yates 1964, pp. 49–58, 69–72, 80–82; Duits 2011, p. 10). Хи-
мерні ідентифікації допускали вже араби, примхливо змішую-
чи елліністичну, перську й халдейську традиції. Так і сталося, 
що вавилонський сатурніанський Нінурта, зоряний воїтель із 
клинком, подібним до хопеша, чиє покровительство родючос-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

154

ті у еллінів асоціювалося з Кроном (Kasak, Veede 2001, p. 25–26) 
(рис. 3 a), вплинув на образ темношкірого володаря, в якого в 
руці то коса, то мотика (пор. іконографію «Книги Чудес», космо-
графічного компендіуму Абу-Машара, або турецького Сатурна 
– «аль-Зухаля» на рис. 2 d). При цьому східні рукописи любили 
підкреслювати й навіть смакувати аспекти. Зокрема, аспекта-
ми Сатурна були земляні роботи, рудна справа, відлюдництво, 
книжність і пенітенціарні практики – що згодом перекочувало 
й до європейської іконографії (напр., рис. 1 d, 3 e).

Підсумки дослідження
Левова частка наступних «Меланхолій» у європейському 

мистецтві так чи так рівнялася на Дюрера (гравюри Ганса Зе-
бальта Бехама та Маартена де Воса, Чезаре Ріпи й Джованні 
Кастільйоне тощо). Утім, згаданий Герунґ вирізняється певною 
самобутністю. Він додав масштабні енциклопедичні нариси 
всього, що пов’язане із «сатурніанством» і меланхолійними ви-
явами, причому радше не переосмислюючи Дюрера, а ніби до-
повнюючи його настільки, що Ф. Йейтс припустила: це – копія з 
ненадрукованої графічної роботи Дюрера, яка мала б називати-
ся «Melencolia II» (Yates 1979, p. 161–164) (порівн.: рис. 6 a та 6 d).  
У цій праці виявляються й деякі нюанси (та сама Дика Охота в 
небі),  які споріднюють її з подібними сценами ще одного само-
бутнього митця – Лукаса Кранаха Старшого. Його «Меланхолії» 
(1528 і 1532) зафіксували демонічну – відьомську – іпостась жін-
ки, що задумливо засідає посеред своєрідного «садка світобудо-
ви», якому, вочевидь, «залишилося вже небагато» (рис. 6 c). Гада-
ємо, саме цей образ надихнув кінорежисера Ларса фон Трієра,  
у чиєму шедеврі 2011 року про космічну катастрофу важко не 
помітити численні відсилки до Кранаха, як і до Дюрера.

Оскільки меланхолія водночас перебувала і в центрі, і на 
вершині інтелектуального життя, то справді «заслуговувати 
звання меланхолії» могло лише пасивне споглядання – уже не 
сковане уявою чи навіть логікою (Perlow 1995). Природно, що від 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

155

кінця XV ст. чимало хто віддавався під покровительство «бать-
ка меланхолії» Сатурна, водночас намагаючись убезпечити себе 
від шкідливої дії шляхом носіння спеціальних амулетів-талі-
сманів. У концепції Фічіно талісманами могли бути й медальйо-
ни (див. рис. 7 c, d), і мальовничі полотна, і гравюри (Йейтс пе-
реконана, що саме цим пояснюється значна частина образності 
Дюрера), і навіть фрески (що наочно демонструвала Феррарська 
школа) (Yates 1964, p. 56, 72; Warburg 1999).

Показовою для того часу є й дискусія довкола «Проблеми 
XXX» (із Problemata Physica Псевдо-Арістотеля (Aristotle 1927), у 
якій дехто вбачає Парацельса). Автори «Сатурна і меланхолії» 
(хоч вони безпосередньо приписували «Проблеми» Арістотелю) 
оцінили псевдоарістотелівські тексти так: «Божественний ек-
стаз стали розуміти як чутливість душі, а духовну велич люди-
ни – як її здатність до переживання і, передусім, до страждання» 
(Klibansky та ін. 1964, p. 41).

Британський маньєризм рубежу XVI–XVII століть був гли-
боко алегоричний. Образи кабалістичної магії, алхімії та астро-
логії безнастанно постають на полотнах цієї доби. У тій самій мірі 
єлизаветинці відверто смакували меланхолією (Haskell  2009, 
p.  279–280).  Немало британських аристократів кінця XVI ст. 
зображено в «барвах Сатурна» і в «позі меланхолії» (рис. 7 a-e) 
(див.: Нестеров 2015, с. 49–50, 70). Естетика диктувала оперуван-
ня прекрасними, гармонійними постатями, вписаними у чис-
ленні конотації смерті-відродження. Як приклад легко уявити 
англійського митця межі XVI–XVII століть Роберта Піка.

Надзвичайно примітна маньєристична гравюра-алегорія 
типу memento mori Мартена де Воза «Nascentes Morimur. Mors 
rediviva» (1587) (іл.  7  g). Безперечно, маємо тут сюжет із серії 
Vanitas. Та й додаткові смисли аудиторія лише вітала. І ця без-
турботність юності посеред смерті на тлі сатурніанського зем-
леробства – явна ремінісценція все того ж «Царства Сатурна». 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

156



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

157

Характерний череп зближує сатурніанську образність з 
популярним уже півтора століття сюжетом «Тріумфу Смерті», 
а мильні бульбашки у путті відсилають до іншого маньєрис-
тичного мотиву Vanitas: homo bulla. Саме ця гравюра наочно 
демонструє якісно новий світогляд. При цьому тут іще немає 
похмуро-урочистої символіки бароко. Услід за Франсіс Йейтс 
припускаємо причиною такої зміни ті самі потужні віяння гер-
метизму на схилі «золотого» XVI століття.

Лише з його згасанням, у 1620-ті роки XVII століття, над-
ходять нові віяння. Світ-механізм поступово заповнював уяву 
тодішніх творців і філософів. Можливо, саме завдяки цьому 
процесові постають геніальні витвори відхідної образності, се-
ред яких можна назвати перший у світі буквально мультиме-
дійний твір Міхаеля Майєра «Втікаюча Аталанта» (Atalanta 
fugiens)… Алхімічні процеси, зображені тут, уміло поєднують 
танатичний натуралізм і меланхолійну алегоричність (див.: 
Hasler 2011).

Про цей перехідний період Кен Перлоу висловився так 
(Perlow 1995):

…ортодоксальний неоплатонізм був змушений поступити-
ся маньєризму, в якому емпіричні методи перебували під дикта-
том натхненного Нуса не просто у прагненні до логоса, а у праг-
ненні до гнозису  – божественного пошуку істини,  – і ця нова 
сила дозволила тепер честолюбному магові, ученому, а також 
художнику побачити космос з нової перспективи. <…> Церква 
терпіла герметиків Ренесансу: їх було небагато, але, що важли-
віше, їхня звернена всередину меланхолійна система вірувань 
була по суті споглядальною. Тепер же вони ставали гностиками 
й зухвальцями, які багато мандрували й виголошували промо-
ви про свої відкриття. Не мало значення, були вони популяр-
ними чи ні: сама ідея, що навіть окремий містик міг завдяки 
своєму натхненному Нусові досягати універсальної істини, була 
нетерпимою для релігійного інституту, який уже вів лютий бій 
на власній території.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

158

Отже, внаслідок ідеологічного імпульсу Джованні Піко дел-
ла Мірандоли, текстового імпульсу Корнелія Аґріппи та завдяки 
візуальному натхненню від Альбрехта Дюрера персоніфікована 
планета Сатурн стає генієм-покровителем усіх «нерозпізнаних 
геніїв», нудьгуючих аристократів-інтелектуалів XVI століт-
тя. Меланхолія оповивала сумну задумливість винахідливого 
Гамлета і скорботне торжество всемогутнього Просперо  – ти-
пові «сатурніанські» образи епохи, оспівані Вільямом Шекспі-
ром… На ці метаморфози недвозначно вказують графічні та 
мальовничі твори доби, драматургія й поезія. Зокрема, можна 
навести приклад літературної діяльності англійського гуртка 
фіналу єлизаветинської епохи, знаного як «Школа Ночі», від 
якого збереглися тематичні вірші та памфлети (Voss 2007, p. 164; 
Yates 1979, p. 157–185; Yates 1981). «Сатурніанськими меланхолі-
ками» уважали себе, зокрема, Джон Ді, Джордано Бруно, Міха-
ель Майєр і чимало інших неординарних натурфілософів, вина-
хідників і герметистів доби.

У підсумку наведений тут матеріал ще раз демонструє, що 
етап європейської культури від середини шістнадцятого до кін-
ця першої чверті сімнадцятого століття постає унікальним, са-
мобутнім феноменом, який неможливо вмістити в рамки «Ре-
несансу», «Реформації», «бароко» чи «довгого Cередньовіччя». 
Активні представники цього періоду постають носіями вельми 
специфічної ментальності, пронизаної особливою синкретич-
ною образністю, семіотична мозаїка якої не мала аналогів у єв-
ропейській свідомості ні до, ні після цього часу.

Література:
1.	 Арнальдо де Віланова (1975). Арнольд з Віланови. Салернський кодекс 

здоров’я (пер.  Андрій  Содомора). «Всесвіт»  (1):  Відновлено з https://
chtyvo.org.ua/authors/Vilanova_Arnau_de/Salernskyi_kodeks_zdorovia/ 

2.	 Богуцький, Юрій, Корабльова, Надія, Чміль, Ганна. (2013). Нова куль-
турна реальність як соціодинамічний процес людинотворення через 
ролі: монографія. К.: Інститут культурології НАМ України. 272 с. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

159

3.	 Денисюк, Жанна. (2022). «Візуальна комунікація як феномен масової 
культури.» Вісник Національної академії керівних кадрів культури і 
мистецтв : наук. журнал. (2): 9–14.

4.	 Мозговий,  Іван. (2009). Неоплатонізм і патристика, або Світло 
в присмерках великої цивілізації : монографія. Суми : ДВНЗ «УАБС 
НБУ». 471 с. 

5.	 Мусулін, Антон. (2020). «Еон, Кронос, Кайрос – Володарі Часу» ІДЕ-
АLIST 2(13: Сенси). Отримано з https://idealist.org.ua/2020/10/05/
еон-кронос-кайрос-володарі-часу/  

6.	 Нессельштраус, Цецилия. (1961). Альбрехт Дюрер: 1471–1528. 
7.	 Нестеров, Антон. (2015). Колесо Фортуны. Репрезентация человека и 

мира в английской культуре начала Нового века. 
8.	 Платон (2008). «Федр» (пер. Й. Кобіва). In Платон. Діалоги. Київ: Фо-

ліо: 237–304. Отримано з https://shron1.chtyvo.org.ua/Plato/Fedr.pdf 
9.	 Родигін, Костянтин. (2014). «Феномен алхімії і трансформація його 

оцінок в академічному дискурсі». Вісник Донецького національного 
університету Серія Б. Гуманітарні науки (1–2): 484–495. 

10.	 Родигін, Костянтин, та Родигін Михайло. (2020). «Сучасні тенденції соці-
окультурної адаптації та прояви буття феномену західної алхімії в Укра-
їні». Донецький вісник Наук. тов-ва ім. Шевченка. (47): 137–153. [288 с.]

11.	 Скибицький,  Андрій (упорядн.) (2025). Pretiosissimum  Donum  Dei : 
[Найдорогоцінніший Божий дар]. К.: Видавництво Руслана Халікова. 
284 с.

12.	 Яковенко,  Наталія. (2002). Паралельний світ. Дослідження з історії 
уявлень та ідей в Україні XVI–XVII ст. Київ: «Критика»: 415 с. (Кри-
тичні студії; вип. 1). 

13.	 Яковенко,  Наталія. (2012). Дзеркала ідентичності: дослідження з іс-
торії уявлень та ідей в Україні XVI  –  початку XVIII століття. К.: 
Laurus. 472 с. (Серія «Золоті ворота»; вип. 2).

14.	 Aristotle (1927). Problemata (by E.  S.  Forster). In The Works of Aristotle 
(Transl. under the ed. of W. D. Ross). Vol. VII. Oxford, URL: https://ar-
chive.org/details/p2workstranslat09aris (дата звернення: 18.11.2016).

15.	 Beecher Donald. (1987). «Everyman’s Saturn» FLORILEGIUM. (9): 169–
180. 

16.	 Duits Rembrandt. (2011). «Reading the Stars of the Renaissance. Fritz Saxl 
and Astrology». Journal of Art Historiography. (5: December): 1–16. 

17.	 Gowland,  Angus. (2006). The Worlds of Renaissance Melancholy: Robert 
Burton in Context Series. (78). Cambridge University College. 336 p.

18.	 Gowland, Angus. (2008). «The ethics of Renaissance melancholy». Intellec-
tual History Review 18(1): 103–117. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

160

19.	 Haskell Yasmin. (2009). «The languages of melancholy in early modern En-
gland». The British Journal for the History of Science. 42 (2): 275–280. 

20.	 Hasler,  Johann  F.  W.  (2011). «Performative and Multimedia Aspects of 
Late-Renaissance Meditative Alchemy: The Case of Michael Maier’s Ata-
lanta Fugiens (1617)». Revista de Estudios Sociales (39): 135–144. 

21.	 Hippocrates (1868). «De  aere  aquis  et  locis,»  In Hippocrates Collected 
Works. 10. (Ed. W. H. S. Jones). Cambridge. Retrieved from Perseus Digital 
Library.  https://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atex-
t%3A1999.01.0251%3Atext%3DAer.%3Asection%3D10. 

22.	 Kasak  Enn, and Raul  Veede. (2001). «Understanding Planets in Ancient 
Mesopotamia». Folklore. Vol. 16. Tartu: 7–33.

23.	 Klibansky Raymond, Erwin Panofsky, and Fritz Saxl. (1964). Saturn and 
Melancholy. Studies in the History of Natural Philosophy, Religion, and Art. 
New York, Basic Books. 

24.	 Lawrence Marilynn. (2005). «Hellenistic Astrology». In The Internet Ency-
clopedia of Philosophy. ISSN 2161-0002. 

25.	 Newman,  William  R., and Anthony  Grafton. (2001). «Introduction: The 
Problematic Status of Astrology and Alchemy in Premodern Europe». In 
Secrets of nature: astrology and alchemy in Early Modern Europe (Eds. Wil-
liam R. Newman, and Anthony Grafton). MIT Press: 1–39. 

26.	 North, John D. (1989). Stars, minds, and fate: essays in ancient and medieval 
cosmology. London, 1989. 

27.	 Panofsky Erwin, and Fritz Saxl. (1933) «Classical Mythology in Mediaeval 
Art». Metropolitan Museum Studies. 1933. Vol. 4. N 2. Р. 228–280. 

28.	 Panofsky Erwin. (1972). «Father Time». In Panofsky E. Studies in Iconology: 
humanistic studies in the art of Renaissance. P. 69–94. 

29.	 Perlow, Ken, (1995). «The Image of Melancholy and the Evolution of Baroque 
Idiom» Retrieved from https://web.archive.org/web/20120625171331/
http://www.vdgsa.org/hermes/image1.html 

30.	 Preester  Helena  de (2007). «The Odd Position of the Melancholic  – The 
Loss of an Explanatory Model?» In Art and Science. Vol. V: Proceedings of 
a Special Focus Symposium on Art and Science. The 19th International con-
ference on systems research, informatics and cybernetics (Ed. by G. Lasker, 
H. Schinzel, K. Boullart). 

31.	 Seznec Jean. (1961). The survival of the Pagan Gods: the mythological tradi-
tion and its place in Renaissance Humanism and Art. NY.

32.	 Su  Tsu-Chung. (2007). «An Uncanny Melancholia: The Frame, the 
Gaze, and the Representation of Melancholia in Albrecht Dürer’s En-
graving Melencolia  IЦ» Concentric: Literary and Cultural Studies. 33 
(1): 145–175. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

161

33.	 Vidal, Fernando. (2020). «Jean Starobinski: the history of medicine and the 
reasons of the body». MEFISTO. Journal of Medicine, Philosophy, and His-
tory 4(2): 97–87. 

34.	 Voss, Angela. (2007). ‘The Power of a Melancholy Humour’: Divination and 
Divine Tears // Seeing with Different Eyes: Essays in Astrology and Divina-
tion / Ed. Patrick Curry and Angela Voss. Cambridge Scholars Publishing, 
2007. Р. 150–169. 

35.	 Yates, Frances A. (1947). «Queen Elizabeth as Astraea». Journal of the War-
burg and Courtauld Institutes 10 (1): 27–82. 

36.	 Yates, Frances A. (1964). Giordano Bruno and the hermetic tradition. Vin-
tage Books (Division of Random House). 468 p. 

37.	 Yates, Frances A. (1978). The Rosicrucian Enlightenment. Boulder: Shamb-
hala. 270 p. 

38.	 Yates, Frances A. (1979). The Occult Philosophy in the Elizabethan Age. Lon-
don. 

39.	 Yates, Frances A. (1981). «Chapman and Dürer on Inspired Melancholy» 
University of Rochester Library Bulletin. Vol. XXXIV. 

40.	 Warburg,  Aby. (1999). «Italian Art and International Astrology in the 
Palazzo Schifanoia, Ferrara». In Warburg A. The Renewal of Pagan Antiq-
uity: 563–592. Retrieved from: http://www.docfoc.com/aby-warburg-1999-
italian-art-and-international-astrology-in-the-palazzo-schifanoia 

41.	 Williams,  Deanne. (2007). «No Man’s Elizabeth  : Frances Yates and the 
History of History». In The Impact of Feminism on Renaissance Scholarship 
(ed. Dympna Callaghan). Palgrave: 238–58. 

42.	 Zimmerman, Francis. (1995). «The History of Melancholy». Journal of the 
International Institute 2(2). Retrieved from http://hdl.handle.net/2027/
spo.4750978.0002.205 

Підписи до ілюстрацій

Рис. 1. Міфологічний Сатурн-потвора, як Кронос-пожирач
a.	 Сатурн пожирає немовля на тлі оскоплення Урана. Ілюстрація Робіне 

Тестара до Livre des Échecs amoureux moralisés Еврара де Конті (1490-ті рр.).
b.	 Сатурн пожирає дитя: ілюстрація до твору Бокаччо (Paris, c.1410)(Ms. fr. 

190-1, detail of f.11r).
c.	 Сатурн у виконанні Гендріка Гольтціуса (1591).
d.	 «Зима: Меланхоліки» гравюра Маартена ван Геемскерка (1566).



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

162

Рис. 2. Сатурн/Кронос як небесний покровитель
a.	 Кронос на рельєфі з Пальміри (ІІ ст. до н. е.). 
b.	 Кронос-Сатурн із вілли в Помпеях (фреска, І ст. н. е.).
c.	 Сатурн і його «діти» з французького видання Epistola Ocii ad Hectorem 

Кристини Пізанської (поч. XV ст.).
d.	 Мусульманський планетарний Сатурн (al-Zukhal). Рукопис Turkish Ms. 

W.659.
e.	 Колісниця Сатурна з перекладу компендіуму Flores astrologiae Альбума-

сара [B.O. 7410].
f.	 Зодіакальний Сатурн із фрески 1314 р. у Rocca di Angera, «Sala di 

Giustizia». 

Рис. 3. Сатурн як Отець-Час: формування образності
a.	 Вавилонське божество. Небесний воїн (Нінурта?).
b.	 Отець-Час на фресці Строцці Тріумф Часу за Петраркою (1450-ті рр.) 

(деталь).
c.	 Сатурніанський Отець-Час на фресці Джакопо дель Сілайо Тріумф 

Часу Петрарки (1480-ті рр.) (деталь).
d.	 Крилатий Кайрос – давньогрецький бог щасливої миті (римська копія 

рельєфу Лісіппа, IV ст. до н. е.).
e.	 Деталь гравюри XV ст. Сатурн і його діти (приписується Масо Фінігу-

ерра).
f.	 Хронос / Сатурн у колісниці на фресці Франческо Песселіно Тріумф 

Часу Петрарки (1450-ті рр.) (деталь). 

	 Рис. 4. Меланхолічні старці й Сатурн (XVI–XVII ст.)
a.	 Сатурн. Гравюра Джуліо Кампаньйоли (1490-ті рр.).
b.	 Астролог. Робота Джуліо Кампаньйоли (1509).
c.	 Сатурн з картини Джироламо да Санта Кроче (1540-ві рр.). 
d.	 Великий Геометр. Деталь картини Маттіаса Герунга Меланхолія в саду 

Життя (1558).
e.	 Melancholicus Рафаеля Заделера (бл. 1560–1630) (наслідування гравюри 

Мартена де Воса).
f.	 Сатурн у подобі меланхоліка. Гравюра Жака де Гейна (копія С. Долендо, 

1596–1597). 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

163

Рис. 5. Гумори/темпераменти; Дама-Меланхолія (ремінісценції до 
поеми Алена Шартьє) (XV–XVI ст.)
a.	 Чотири темпераменти з Порадника гільдії цирульників міста Йорка 

(Egerton MS 2572, 1475–1499).
b.	 Чотири темпераменти з фоліо зі Цюриха (середина XV ст.).
c.	 «Меренколія і Розуміння відвідують поета» – фронтиспис до фоліо Les 

fais de maistre Алена Шартьє (1489).
d.	 Холерики й меланхоліки зі Страсбурзького календаря 1500 р.
e.	 «Меланхолія і Розум»: зарисовка до Тріумфу Надії Алена Шартьє (1530).
f.	 «Серце Меланхолії». Гравюра Ренато Анжіо (1475).

Рис. 6. Меланхолія в іконографії XVI ст.
a.	 Альбрехт Дюрер. Гравюра MELENCOLIA-I (1514).
b.	 Melencolia Ганса Зебальта Бехама (1535).
c.	 «Алегорія Меланхолії». Полотно Лукаса Кранаха Старшого (1532).
d.	 «Меланхолія в саду Життя». Полотно Маттіаса Герунга (1558) (деталь).

Рис. 7. Меланхолія і Vanitas в образотворчості XVI–XVII ст.
a.	 Vanitas або «Юнак із черепом» Франса Хальса (1628).  (імовірно, зобра-

жено Роберта д’Евре, 2-й графа Ессекського).
b.	 Vanitas. Гравюра Лукаса ван Лейдена (бл. 1519).
c.	 «Юнак навчається біля дерева серед Троянд». Мініатюра Ніколаса Гіл-

ліарда (1588). 
d.	 сер Генрі Персі, 9-й граф Нортумберлендський. Медальйон роботи Ні-

коласа Гілліарда (1595).
e.	 Exilium Melancholiae Бартоломеуса Гофера (1643).
f.	 Quis Evadet? Путті, бульбашки та череп роботи Гендріка Гольтциуса (1594).
g.	 Nascentes Morimur. Mors rediviva. Алегорія Мартена де Воза (Антверпен, 

1587).



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

164

Марина МІЩЕНКО,
кандидатка юридичних наук, завідувачка відділу,

Інститут культурології Національної академії мистецтв 
України, м. Київ 

mishchenko_m@ukr.net

КІНЕМАТОГРАФІЧНА СПАДЩИНА В СИСТЕМІ
НАЦІОНАЛЬНОЇ КУЛЬТУРНОЇ СПАДЩИНИ:

ОСОБЛИВОСТІ ЗБЕРЕЖЕННЯ В УМОВАХ СУЧАСНОСТІ 

Постановка проблеми. Наукова розвідка проблематики 
охорони матеріальної культурної спадщини та рухомих куль-
турних цінностей у сучасній Україні актуалізує ряд дотичних, 
однак не менш важливих практичних питань, зокрема визна-
чення особливостей охорони та збереження окремих складни-
ків культурної спадщини, їх раціонального адаптованого вико-
ристання в мінливих умовах сьогодення. До означених складни-
ків належить також і кінематографічна спадщина. 

Кінематографічна спадщина нашої держави, що зокрема 
включає в себе фільми, фільмокопії, фільмові матеріали, а також 
матеріали, пов’язані з їх створенням, зберіганням та викорис-
танням, у різний спосіб відображає історію, ідентичність та цін-
ності українського народу. Ця спадщина не лише сприяє фор-
муванню розуміння історичних подій, відтворює особливості 
перебігу культуротворчих процесів, але й слугує своєрідним ін-
струментом збереження пам’яті для майбутніх поколінь. 

У цьому розумінні варто наголосити, що фільмам та пов’я-
заним з ними матеріалам, які мають історичне, культурне, ху-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

165

дожнє, наукове значення, тією ж мірою як і іншим складникам 
матеріальної культурної спадщини, потенційно загрожує небез-
пека знищення, пошкодження чи спотворення. І ця загроза осо-
бливо посилилася на тлі повномасштабного вторгнення, коли 
ворог продовжує умисно нищити національну культуру, а окре-
мі об’єкти привласнювати та використовувати суто з ідеологіч-
но-пропагандистською метою, зокрема для спотворення україн-
ської історії та агресивного поширення відповідних наративів у 
публічному просторі.

Аналіз останніх досліджень та публікацій. Варто наголоси-
ти на тому, що фахові фундаментальні дослідження, присвячені 
сутнісним та організаційним аспектам збереження кінемато-
графічної спадщини в національному науковому доробку, фак-
тично відсутні. Натомість наявні наукові публікації, присвя-
чені історичній генезі та культурологічним аспектам кіно – як 
національного, так і світового; окремі наукові статті з дотичної 
проблематики (зокрема, спрямовані на дослідження питань ар-
хівного збереження кіноматеріалів, документальної спадщини, 
а також кінематографічної спадщини в її широкому розумінні – 
при означенні персонального доробку всесвітньовідомих діячів 
сфери кіно); матеріали публіцистичного характеру для широкої 
аудиторії, які розміщені на відкритих мережевих ресурсах.

Понятійно-термінологічні аспекти кінематографічної 
спадщини. Означене питання в розумінні змісту/обсягу поняття 
кінематографічної спадщини потребує розгляду на двох базових 
рівнях – нормативно-правовому та дослідницькому. Перший рі-
вень передбачає проведення аналізу профільного національного 
законодавства на предмет того, як у ньому визначено поняття 
«кінематографічна спадщина» і чи взагалі воно знайшло у ньому 
своє закріплення.

Так, у тексті Закону України «Про кінематографію» від 13 
січня 1998 року поняття «кінематографічна спадщина» безпо-
середньо не визначено. Водночас у ст. 5, присвяченій основним 
принципи кінематографії, одним з таких принципів визначено 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

166

«збереження національної та світової кінематографічної спад-
щини». Також означене поняття фігурує в тексті ст. 92, де при ок-
ресленні переліку повноважень центрального органу виконав-
чої влади, що реалізує державну політику у сфері кінематографії, 
до їх числа долучено «сприяння збереженню та раціональному 
використанню національної та світової кінематографічної спад-
щини» (Про кінематографію, 1998).

Аналогічно до Закону України «Про кінематографію» у тек-
сті Закону України «Про державну підтримку кінематографії в 
Україні» від 23 березня 2017  року поняття «кінематографічна 
спадщина» також не було спеціально визначено. Загалом цьо-
му можна надати цілком логічне пояснення — сама специфіка 
побудови відповідного нормативно-правового акта, в якому 
суб’єктами законодавчої ініціативи концептуально не було пе-
редбачено окремих статей, розділів, які б виконували роль своє-
рідного термінологічно-понятійного глосарію. 

Однак відповідне поняття згадується в окремих статтях, 
зокрема в ч.  1 ст.  5, де, зокрема, визначено таке: «Держава за-
безпечує та стимулює… збереження, відновлення, реставра-
цію національної та кращих зразків світової кінематографічної 
спадщини, вживає заходів для повернення в Україну національ-
ної кінематографічної спадщини…» (Про державну підтримку 
кінематографії в Україні, 2017).

У ст.  7, якою було окреслено варіативний ряд форм дер-
жавної підтримки кінематографії, визначено, що нею також є: 
«надання державної субсидії для оплати заходів зі збереження, 
відновлення, реставрації та популяризації національної кіне-
матографічної спадщини, повернення її в Україну, якщо вона 
знаходиться за кордоном, а також для оплати виготовлення ар-
хівних комплектів вихідних матеріалів національних фільмів, 
що відповідають сучасним технологічним вимогам щодо трива-
лого консерваційного зберігання в Державному фонді фільмів 
України…» (Про державну підтримку кінематографії в Україні, 
2017).



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

167

Таким чином, на рівні національного законодавства Украї-
ни, в системі кінематографічної спадщини можемо виокремити 
два її окремі різновиди – національна та світова кінематографіч-
на спадщина, однак зміст жодного з них не було належним чи-
ном конкретизовано.

У національному дослідницькому просторі фахівці здебіль-
шого використовують поняття «кінематографічна спадщина» не 
як загальне, на позначення усієї сукупності унікальних кінема-
тографічних матеріалів, а спеціалізоване видове поняття. Зокре-
ма, це відслідковується під час провадження аналітичної оцін-
ки наявного наукового доробку, присвяченого персональному 
внеску окремих представників сфери в розвиток кінематографу  
різних історичних періодів. 

Для прикладу, проаналізувавши наукову публікацію Безруч-
ко О. «Кінематографічна спадщина відомого українського кіно-
режисера і сценариста Р.П. Сергієнка», можна зауважити, що під 
поняттям кінематографічна спадщина науковець має на увазі не 
лише перелік найкращих фільмів провідного українського кіно-
режисера та кіносценариста Р.П. Сергієнка, але і його творчий 
шлях, реконструкції певних життєвих та професійних ситуацій, 
вплив О.П. Довженка на його життя та творчість, адже саме ці 
позиції автор виокремив як наукові завдання для названої статті 
(Безручко, 2016, с.19). Таким чином, у цьому дослідженні воче-
видь є широке трактування сутності кінематографічної спадщи-
ни.

Знаходимо також випадки використання суголосного по-
няття «кіномистецька спадщина», яке в практичній площині пе-
реважно також тлумачать у його широкому розумінні, зокрема в 
контексті означення всієї сукупності надбань, які зберігаються в 
межах архівного фонду певного закладу культури. 

У цьому сенсі описана вище ситуація відобразилася у звіт-
них документах Довженко-Центру, оприявлених у публічному 
просторі. Так, у звіті про діяльність інституції за 2024 рік (розділ 
«Колекція») визначено приналежність до колекції кіномистець-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

168

кої спадщини значної кількості об’єктів, з яких не всі в право-
вому розумінні можуть підпадати під визначальні критерії ма-
теріальної культурної спадщини та її окремих складників (зо-
крема рухомих культурних цінностей, унікальних документів 
Національного архівного фонду), у тексті прямо зазначено: «у 
колекції кіномистецької спадщини Довженко-Центру» (Звіт про 
діяльність Довженко-Центру 2024, 2024). Йдеться про фільмові 
матеріали, писемні архіви, фото, твори кінодекораційного мис-
тецтва, кінофототехніку, меморіальні предмети.

Щодо співвідношення кінематографічної спадщини з куль-
турною спадщиною. На нормативному рівні приналежність кі-
нематографічної спадщини до матеріальної культурної спадщи-
ни простежується під час ґрунтовного аналізу текстів Законів 
України «Про охорону культурної спадщини», «Про вивезення, 
ввезення та повернення культурних цінностей» та Положення 
про державний реєстр національного культурного надбання.

При визначенні в Законі України «Про вивезення, ввезення 
та повернення культурних цінностей» від 21 вересня 1999 року 
видів культурних цінностей, до їх числа віднесено також «архів-
ні документи, включаючи кіно-, фото- і фонодокументи, окремо 
чи в колекції…».

Положенням про Державний реєстр національного культур-
ного надбання, затвердженим постановою Кабінету Міністрів 
України від 12 серпня 1992 р. № 466 визначено можливість за-
несення до названого реєстру кіно-, фото- і фотодокументів як 
документальних пам’яток (Про Державний реєстр національ-
ного культурного надбання, 1992). Водночас правила їх обліку, 
охорони, реставрації та використання спеціально визначені не 
були, наявна лише вказівка на те, що вони можуть визначатись 
чинним законодавством, а також інструкціями відповідних цен-
тральних органів державної виконавчої влади.

Отже, при буквальному тлумаченні норм пам’яткоохорон-
ного законодавства висновується таке: на нормативному рівні 
для кінодокументів, у разі визнання їх культурними цінностя-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

169

ми та об’єктами, приналежними до Державного реєстру націо-
нального культурного надбання, на рівні держави передбачений 
особливий режим охорони. При розширеному тлумаченні видо-
вої приналежності матеріальних об’єктів в системі кінематогра-
фічної спадщини, на специфіку їх охорони та збереження також 
суттєво впливає їхня фактична видова та інституційна прина-
лежність, зокрема те, чи належать вони до Музейного фонду 
України, окремих музейних колекцій чи зібрань, Національного 
архівного фонду.

Щодо особливостей збереження кінематографічної спадщи-
ни, то на рівні національного законодавства в цій царині прямо 
не передбачено якихось спеціальних процедур. Зокрема, навіть 
у Законі України «Про кінематографію» у Розділі ІІІ «Виробни-
цтво, розповсюдження, демонстрування та зберігання фільмів», 
де, судячи з наведеної назви, мали б принаймні за формаль-
ною ознакою означитися відповідні питання, міститься лише 
лаконічна вказівка на те, що «держава дбає про збереження та 
сприяє консолідації фільмових колекцій (фондів) установ різної 
форми власності та фізичних осіб в Державному фонді фільмів 
України... Усі фільми та фільмові матеріали українського вироб-
ництва та копродукції, що зберігаються в Державному фонді 
фільмів України, є національною культурною спадщиною» (Про 
кінематографію,1998).

При експертному встановленні приналежності фільмових 
матеріалів до культурних цінностей, вони також цілком законо-
мірно підпадають під дію Закону України «Про вивезення, вве-
зення та повернення культурних цінностей» в частині визначен-
ня спеціального порядку їх вивезення, ввезення, повернення, а 
також транзиту через територію України.

Висновки. Незважаючи на те, що вагому роль та значення кі-
нематографічної спадщини визнано на рівні держави, спеціальні 
умови її збереження та використання лише частково визначено 
в межах чинного законодавства. Також варто зауважити, що ро-
зуміння змісту та обсягу поняття «кінематографічна спадщина» 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

170

варіюється залежно від того, використовується воно в дослід-
ницькому просторі чи в контексті нормативно-правової сфери 
та діяльності уповноважених державних інституцій.

Водночас потребують поглибленого вивчення питання, 
пов’язані з оцифруванням та подальшим використанням циф-
рових копій фільмових матеріалів, зокрема кінодокументів, 
приналежних до Державного реєстру національного культурно-
го надбання. 

Варто спеціалізовано зосередити увагу також і на проблема-
тиці правового статусу та приналежності цифрових копій філь-
мів, виготовлених у сучасний період, їх сутнісному зіставленні 
із фільмовими матеріалами на унікальних носіях, коли будь-якої 
миті може постати вибір: важливіше зберегти фільм як об’єкт, 
доступний для відтворення та перегляду за допомогою новітніх 
технічних засобів (у розумінні його цифрової копії, незалежно 
від носія на якому вона зберігається), чи фільмовий матеріал в 
його первинному автентичному вигляді.

Література:

1.	 Безручко, О. (2016). Кінематографічна спадщина відомого українського 
кінорежисера і сценариста Р. П. Сергієнка. Науковий журнал ХУДОЖНЯ 
КУЛЬТУРА. АКТУАЛЬНІ ПРОБЛЕМИ, (12), 19–23. Відновлено з https://
doi.org/10.31500/1992-5514.12.2016.178861.

2.	 Звіт про діяльність Довженко-Центру 2024, 2024. Відновлено з https://
dovzhenkocentre.org/wp-content/uploads/2025/03/2024_annual-report_
narrative.docx.pdf.

3.	 Про вивезення, ввезення та повернення культурних цінностей: із Закону 
України, зі змінами та доповненнями (1999, 21 вересня). Відомості Вер-
ховної Ради України. № 48. ст. 405.

4.	 Про Державний реєстр національного культурного надбання: із Поло-
ження, затвердженого Постановою КМУ від 12 серпня 1992 року № 466. 
Відновлено з https://zakon.rada.gov.ua/laws/show/466-92-%D0%BF#Text.

5.	 Про державну підтримку кінематографії в Україні: із Закону України, зі 
змінами та доповненнями. (2017, 23 березня). Офіційний вісник України. 
№ 20. С. 240.

6.	 Про кінематографію: із Закону України, зі змінами та доповненнями. 
(1998, 13 січня). Відомості Верховної Ради. № 22. ст. 114.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

171

Олександра ОЛІЙНИК,
кандидатка культурології, 

завідувачка відділу теорії та історії культури 
Інституту культурології НАМ України

УКРАЇНСЬКА В КАДРІ І ПОЗА НИМ

Українська культура, особливо український культурний 
продукт протягом усього періоду Незалежності торує шлях 
українській ідентичності в супротиві до експансійних і комер-
ційно більш рентабельних натисків, що часто відкритість кор-
донів підміняли ускладненням культурного процесу в Україні. 
Здавалося б, значення історичних подій неможливо гідно оці-
нити без певної часової відстані або просторової дистанції, й 
перипетії виборювання українськомовного кіноринку або ж 
книжкового, звісно ж, мали й могли б підтверджуватися насам-
перед знеособленим й холодним статистичним чи фінансовим 
розрахунком – скільки фінансово виграє галузь або як оцінити 
розвиток індустрії завдяки розвитку українського переклада-
цького ринку, ще й захищеного законодавчо. Проте по перших 
роках, у 2007–2008 рр., показники дохідності чи відвідуваності 
кінотеатрів в пресі розгорталися в украй емоційне, часом ідео-
логічне протистояння. Ці роки сумнозвісні тим, що працювали 
російськомовні школи в центрі столиці, досі панувала росій-
ськомовна преса, а українська мова в медіа вже пережила і свій 
карколомний злет 1990-х, і силове стишення на поталу ринковій 
російській.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

172

Інструментарій дослідження культури, окрім певної фінан-
сової статистики культури, містить інші, більш гнучкі до соці-
альних перетворень інструменти. У цій розвідці йдеться насам-
перед про методологічна модель, запропоновану Р. Петерсоном, 
яка включає 6 компонентів дослідження культурного простору, 
а також пошуку взаємовпливів між компонентами. Зручність 
цього підходу полягає в тому, що за його використання можна 
відстежити практичний вплив тих чи тих нововведень. 

Сутнісно концепція обґрунтовує тезу про те, що процес 
створення культурних продуктів можна досліджувати за тими 
самими теоретичними концепціями і за тією самою методологі-
єю, що й продукти інших сфер господарювання, що й інші види 
зайнятості та трудові відносини. Тобто організаційно-еконо-
мічними параметрами «культурний продукт» може вважати-
ся подібним до будь-якого продукту як результату діяльності, 
подібно до того, як економіка культури почала досліджувати 
структуру виробничих процесів у культурі. 

POC-підхід є інституціоністською теорією, він підсвічує 
процеси й контексти, що обумовлюють культурні зміни. Тож 
теоретики POC-підходу залишається при думці, що культура 
виробляється в межах формально організованих інститутів 
(мистецтво, музика, література), сформованих через соціаль-
ну організацію виробництва, дистрибуції та споживання, то-
му підхід зосереджується на структурі організаційних умов, 
які обмежують або пожвавлюють естетичні вибори, зважаю-
чи на ролі індустрії (у розумінні культурної інфраструктури), 
культурної зайнятості ринків і законодавчого поля (Isaac, 2009, 
с. 940). 

Культурний продукт і його зміст, форма і вартість зумовлю-
ються змінами суспільного контексту. Головні суспільні чинники 
впливу Р. Петерсон відносить до однієї з шести груп: технології, 
законодавство/регуляторна політика, структури індустрії (куль-
турний простір), організаційна структура, зайнятість і кар’єра, 
ринкові умови. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

173

Вплив законодавства, окрім зв’язку нижчезгаданого Акта 
Платта-Сіммонса і змістовного різноманіття американської лі-
тератури, ілюструється аналізом регуляторної політики у сфері 
радіомовлення і телебачення Бельгії 1940–1970 рр. як передумо-
вою розвитку кабельного телемовлення. Регуляторне чергуван-
ня збереження й послаблення монополії держави в мовленні, 
продиктоване потребою протидіяти впливу французьких теле-
продуктів на програмування бельгійського телебачення прямо 
та опосередковано разом з економічним тиском і технічними 
можливостями сприяло появі першого європейського кабель-
ного телебачення в Бельгії в 1960 році (Mattelart, Piemme, 1982, 
105), подальший вплив якого, зі свого боку, підважив суспільну 
дискусію щодо монополії радіомовлення і телебачення і став ру-
шієм зміни політики. 

До цієї групи чинників відносять і цензурування змісту 
культурних продуктів у монархіях і тоталітарних країнах, або 
надмірний вплив церкви, державне гарантування економічних 
преференцій для розвитку культурного простору. Так, відсут-
ність регуляторних інструментів меценатства і спонсорства та 
брак ефективності законодавчого регулювання виплат роялті 
сповільняють розвиток ринків культурних продуктів, підси-
лює одночасно соціальну і фінансову незахищеність виробника 
культури (доступ до аудиторії) та послаблює позиції споживача 
культури (доступ до культурного продукту). Відсутність прозо-
рих регламентованих економічних правил щодо виробництва 
культури знижує відповідальність виробника за якість та уні-
кальність культурного продукту, зокрема, гальмуючи й бороть-
бу з плагіатом і піратством. 

Законодавство й регуляторна політика мають найбільш оче-
видний вплив на розвиток культурного виробництва. Україн-
ський досвід запровадження низки законодавчих ініціатив регу-
лювання співвідношення «мовного» контенту підкреслює зміни 
в культурному просторі, зокрема і у циклі виробництва куль-
турного продукту. Загалом вплив законодавства на українську 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

174

культуру можна виписати як історію заборон української мови: 
на екрані, поза ним, у друкованих виданнях. Фокуси цієї розвід-
ки  — вплив законодавства на український кінематографічний 
простір, тож згадаємо тиск на українське в кіно. 

Наукове видання «Історія української культури» закарбува-
ло період набуття Незалежності як складний для українського 
кінопростору: «Після розпаду СРСР Україна випала з інфра-
структури колишньої кінодержави. Вона не мала ні свого дер-
жавного фонду ігрового кіно, ні національного кіномузею, що, 
окрім інших чинників, унеможливлювало розвиток архівної та 
музейної справи і відтак стабілізацію екранної культури» (Аге-
єва, 2011, с.  916). Утім процес руйнації почався від часів так 
званої відлиги. Школа українського поетичного кіно, що наро-
щувала потенціал, була заблокована наприкінці 1960-х років і 
офіційно заборонена на пленумі ЦК КПУ 1974 р. (Ажнов, 2011, 
с. 250), занепад українського кінематографу напередодні прого-
лошення Незалежності спричинила постанова Ради Міністрів 
СРСР від 18 листопада 1989 року, що суттєво змінила фінансо-
во-організаційні умови функціонування кінопростору: «кіно-
промисловість, кінопрокат, кіномережа були вилучені з галузі 
мистецтва», тож «кошти, витрачені на кіновиробництво філь-
мів, уже не поверталися в творчу сферу; потужна система кіно-
прокату стала працювати на комерційні структури, переважно 
в інтересах зарубіжного бізнесу». Частка українських фільмів 
внаслідок залишилася менше 1% при тому, що залишалося 5 дер-
жавних кіностудій (Ажнов, 2011, с. 250).

Але є, звичайно, і приклади позитивного впливу законочин-
ства на кінопростір. Зокрема, це  зрушення щодо прийняття по-
станови, яка регламентувала мовне питання в кінопрокаті. 

Дублювання фільмів українською мовою законодавчо й ад-
міністративно змінилося з прийняттям Постанови КМУ № 20 
про «Деякі питання порядку розповсюдження і демонструван-
ня фільмів» від 16 січня 2006 року, «Меморандуму про співпра-
цю між Міністерством культури і туризму України, дистриб’ю-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

175

торськими компаніями України та демонстраторами фільмів» 
від 22  січня 2007  року, наказ Міністерства культури України 
(МКУ) № 1 «Про дублювання або озвучення чи субтитрування 
державною мовою іноземних фільмів» від 18 січня 2008 року, а 
також більш перехідні положення Податкового кодексу Укра-
їни від 2010 року про тимчасове звільнення від ПДВ до 1 січ-
ня 2016 року кінопрокату національних фільмів, тиражування 
іноземних фільмів, дубльованих українською, та дублювання 
фільмів українською та про тимчасове звільнення від ПДВ до 
1 січня 2016 року кінопрокату іноземних фільмів, дубльованих 
українською). Після Революції Гідності запроваджено мовні 
квоти телерадіоефіру (75%), законодавчо врегульовані в пе-
рехідних положеннях закону № 1421-VIII «Про внесення змін 
до деяких законів України щодо частки музичних творів дер-
жавною мовою у програмах телерадіоорганізацій» та п’ятою 
частиною статті 9 закону України «Про телебачення і радіомов-
лення» в 2016 році, а фактично квотування ефірного мовлення 
українською мовою реалізовано з 2018 року. І зрештою «мов-
ний закон» –  Закон України «Про забезпечення функціонуван-
ня української мови як державної», ухвалений ВРУ 25 квітня 
2019 року, поступово чинний від дня його публікації 16 липня 
2019 року. На момент підготовки цього матеріалу триває про-
цес законодавчого урегулювання прав української книговидав-
ничої індустрії. Мовне квотування радіоефіру, спершу сприй-
няте «загрозою незалежному радіобізнесові» України (Дядюк, 
2006), стало чи не головною передумовою формування силь-
ного ядра української музичної сцени, вивівши українсько-
мовних артистів на вищий рівень популярності за три роки від 
впровадження квот (Горбаль, 2019), різноманітна українська 
музична індустрія сприяла посиленню інформаційної безпеки 
та закріпленню ідентичності українського суспільства, а укра-
їнський культурний продукт у сфері  – конкурентноздатним 
експортним феноменом попри війну, розпочату росією (Ма-
ханько, 2018). 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

176

На кінопростір запровадження норми про дублювання 
українською стало поштовхом для розвитку відповідної мережі 
професійних та аматорських студій, появи нового ринку робо-
чої сили (актори дубляжу). Саме це рішення уможливило підпи-
сання договорів на локалізацію українською мовою українських 
студій з Netflix (Фощан, 2024, с. 120). Утім в роки адаптації до 
нововведення в публічній площині (зокрема це прослідковуєть-
ся на майданчики detektor.media) розгорнулася жвава і далеко 
не беземоційна дискусія. Противники українського дублювання 
серед журналістів і представників кінопрокатної сфери погро-
жували зниженням відвідуваності кінотеатрів, засоби підтрим-
ки дублювання – нехтуванням інтересами власне українського 
кіно, втім, на противагу цифри засвідчили зворотнє: україн-
ський дубляж кіно набирав популярності і утримався навіть у 
часи правління проросійських сил. Зокрема, йдеться про поста-
нову КМУ № 168, яка заохочує демонструвати в наших кінотеа-
трах фільми, дубльовані в Росії російською мовою (Міністра Ку-
линяка, 2012), скандал довкола нападку на студію українського 
дубляжу Ле Доен (Кіна не буде, 2012). 

У 2023 році законодавча ініціатива знов вдалася до заходів, 
що позбавляє української в кінопросторі статусу основної мови. 
На цей раз законочинство торкається прав англійської мови на 
екранах і наступного унормування демонстрації фільмів у кіно-
театрах англійською мовою з використанням лише українсько-
мовних субтитрів. Норма не була втіленою, проте спонукала до 
дослідження сприйняття дубльованого контенту різними цільо-
вими аудиторіями (Фощан, 2024, с  121). В опитуванні лідером 
серед усіх видів аудіовізуального перекладу найбільше респон-
дентам до вподоби саме дубляж (73,6%). У цьому питанні можна 
було обрати кілька відповідей, тому друге місце посіли субтитри 
(35,1%), а третє озвучування (21,6%). Мовою оригіналу дивлять-
ся 12,0% опитуваних (Фощан, 2024, с. 121). 

Отже, цей короткий матеріал є неповним і невичерпним 
прикладом застосування підходу «Виробництво культури» 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

177

Р. Петерсона, що розкриває політичний вплив на існування та 
розвиток індустрії. 

Література:

1.	 Агеєва, В.П. (2011). Історія української культури у п’яти томах. Том  5. 
Книга 2. Українська культура ХХ – початку ХХІ століть. Наукове видан-
ня. Видавництво «Наукова думка» НАН України, 1032 с.

2.	 Ажнюк, Б. М. (2011). Історія української культури у п’яти томах. Том 5. 
Книга 1. Українська культура ХХ – початку ХХІ століть. Наукове видан-
ня. Видавництво «Наукова думка» НАН України, 862 с.

3.	 Горбаль, Ю (2019). Що дали квоти українській музиці за три роки? Укрін-
форм. Відновлено з https://www.ukrinform.ua/rubric-society/2816437-so-
dali-kvoti-ukrainskij-muzici-za-tri-roki.html

4.	 Дядюк, К. (2006). Закон про квоти української музики вбиває ра-
діо як бізнес, бо з-під батога музичні шедеври не з’являються,  — 
програмний директор радіостанції. Відновлено з  https://ye.ua/
syspilstvo/27325_Zakon_pro_kvoti_ukrayinskoyi_muziki_vbivaye_radio_
yak_biznes_bo_z_pid_batoga_muzichni_shedevri_ne_z_yavlyayitsya___
programniy_direktor_radiostanciyi_(ONOVLENO)

5.	 Маханько, М. (2018) Погляд збоку: Як українська музична індустрія за-
воювала Східну Європу Відновлено з https://texty.org.ua/articles/89269/
Poglad_zboku_Jak_ukrajinska_muzychna_industrija_zavojuvala-89269/ 

6.	 Фощан, Т.В. (2024) Історичні аспекти розвитку дубльованого перекладу 
у світі та становлення українського дубляжу. Обрії друкарства. № 2 (14) 
С. 116–126 DOI: 10.20535/2522-1078.2023.2(14).295262 

7.	 (2012) Міністра Кулиняка оголосили ворогом української куль-
тури. Українська правда. Відновлено з https://www.pravda.com.ua/
news/2012/04/12/6962625/

8.	 (2012) Кіна не буде! Якщо ТИ не захистиш український дубляж! Віднов-
лено з https://texty.org.ua/fragments/35732/KINA_Ne_BUDe_Jakshho_TY_
ne_zahystysh-35732 

9.	 Isaac, Larry (2009). Movements, Aesthetics, and Markets in Literary Change: 
Making the American Labor Problem Novel American Sociological Review, 
Vol. 74, No. 6 (DECEMBER 2009), pp. 938-965 Відновлено з https://www.
jstor.org/stable/27801502

10.	 Mattelart, A., Piemme, J-M. (1982). The internationalization of television in 
Belgium. Cultural industries: a challenge for the future of culture, UNESCO, 
236 p. P. 102–111. ISBN :92-3-102003-X



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

178

Світлана ОЛЯНІНА,
докторка мистецтвознавства, професорка

провідна наукова співробітниця відділу екранної культури 
та інформаціоналізму Інституту культурології НАМ України

ORCID ID: 0000-0002-0628-146X

ВЕРБАЛЬНА РАМА УКРАЇНСЬКОГО ІКОНОСТАСА:
ВИТОКИ ТРАДИЦІЇ

Анотація. З 1630-х років на архітектурній рамі україн-
ського іконостаса вперше фіксується поява текстуального су-
проводу до розміщених у ньому зображень. Спочатку на раму 
переносяться імена святих, у подальшому додаються назви сю-
жетів і тексти-коментарі богословського змісту. У другій поло-
вині XVII–XVIII  ст. текстуальні вставки на рамі іконостаса 
стають невід’ємною частиною його семантичної програми. У 
статті розглядаються ідейні основи цієї новації та причини за-
провадження супровідних текстів на архітектурну раму україн-
ського іконостаса в першій третині XVII ст. Обґрунтовується 
припущення, що ця практика виникла як реакція на реформи 
католицького мистецтва, які відбувалися під впливом рішень 
Тридентського собору. Одним із взірців до розміщення текстів 
на рамі українського іконостаса стали вівтарі католицьких 
храмів Польщі, які здобули текстуальні вставки ідентифікую-
чого і богословського змісту на початку XVII ст. Збільшення зна-
чення слова у католицькому візуальному мистецтві відбувалося 
на тлі проповідницької та освітньої діяльності ордена єзуїтів. 
Православні Речі Посполитої, перебуваючи в цьому культурно-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

179

му контексті й орієнтовані на розвиток проповіді та освіти 
за взірцем єзуїтів, вдаються до введення словесних коментарів 
на рамі іконостаса. Такий крок розширив вплив іконостаса як 
інструмента візуальної проповіді, додавши йому вербального 
складника.

Ключові слова: іконостас, текстуальні вставки, Тридент-
ський собор, католицьке мистецтво, єзуїти.

Abstract. From the 1630s onwards, inscriptions began to appear 
on the architectural frame of the Ukrainian iconostasis, serving as tex-
tual commentaries to the images it contained. Initially, only the names 
of saints were transferred onto the frame; subsequently, scene titles and 
theological annotations were also introduced. By the second half of the 
seventeenth and throughout the eighteenth centuries, such textual in-
sertions had become an integral component of the iconostasis’s seman-
tic program. This article explores the ideological foundations of this 
innovation and the reasons for the introduction of accompanying texts 
on the architectural frame of the Ukrainian iconostasis during the first 
third of the seventeenth century. It argues that this practice arose as a 
response to the reforms in Catholic art that followed the decrees of the 
Council of Trent. One of the models for incorporating inscriptions onto 
the Ukrainian iconostasis frame can be traced to the altars of Catholic 
churches in Poland, which began to feature textual insertions of iden-
tification and theological content in the early seventeenth century. The 
increasing significance of the written word in Catholic visual culture 
developed in parallel with the preaching and educational activity of 
the Jesuit Order. The Orthodox communities of the Polish–Lithuanian 
Commonwealth, existing within this shared cultural context and ori-
ented towards the enhancement of preaching and education along Jesu-
it lines, adopted the inclusion of verbal commentaries on the iconosta-
sis frame. This innovation extended the communicative potential of the 
iconostasis as a tool of visual preaching by adding a verbal dimension 
to its symbolic and didactic message.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

180

Keywords: iconostasis; textual insertions; Council of Trent; Cath-
olic art; Jesuits.

Актуальність. Вивчення іконографії і семантики україн-
ського іконостаса XVII–XVIII ст. залишається однією з пріори-
тетних тем у вітчизняному мистецтвознавстві, що забезпечує 
постійне накопичення знань про це культурне й художнє явище. 
Опубліковані матеріали дають відповіді на багато питань щодо 
організації його художньої і семантичної структури, однак чи-
мало проблем ще чекають на розв’язання. Серед аспектів, які 
дотепер залишаються мало дослідженими, хоча й описаними в 
літературі, є вербальний складник в богословському задумі іко-
ностаса. Зокрема дотепер проблема виникнення текстуального 
супроводу на рамі іконостасів XVII– XVIII ст. не привертала до-
статньо уваги, хоча про наявність там епіграфічних написів зга-
дується при описі пам’яток, іноді наводиться зміст догматичних 
текстів або ктиторських посвят.

Текстуальні коментарі на рамі іконостаса XVII–XVIII ст. ча-
сто є єдиним джерелом інформації при реконструкції його іко-
нографічної програми у разі втрати ікон. Також вони важливі 
для правильної інтерпретації богословського задуму програми 
іконостаса в цілому. Однак, на наш погляд, заслуговує на увагу 
питання про причини перенесення на раму іконостаса іденти-
фікуючих написів, які традиційно містилися на іконах та вве-
дення туди ж біблійних цитат як коментарів до вміщених поруч 
зображень. За відсутності переконливої відповіді на це питання 
обговорення  матеріалу обмежується лише фіксацією фактів. 
Водночас повною мірою осмислити запровадження і поширен-
ня цієї практики неможливо без розгляду іконостаса XVII ст. у 
контексті тогочасного релігійного та соціокультурного життя в 
Україні. Зокрема враховуючи, що протягом XVII–XVIII ст. іко-
ностас розвивався і змінювався особливо динамічно, суголос-
но до тих історичних викликів, які переживали тоді Україн-
ська церква. Тож причини виникнення ідеї створити своєрідну 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

181

словесну раму для зображень в іконостасі в першій половині 
XVII ст. та мотиви до подальшої широкої реалізації цього ново-
введення потребують ґрунтовного вивчення. 

Метою цієї роботи є виявлення причин появи практики 
розміщення ідентифікуючих підписів на рамі українського іко-
ностаса в першій половині XVII ст.

Виклад. Статус Слова в християнській доктрині, визначе-
ний першими рядками Євангелія від Іоанна Богослова, зумовив 
синкретизм слова і зображення в християнському мистецтві 
ще на ранніх етапах його формування. Як відомо, вже в IV ст. 
до зображень Христа додають літери альфу і омегу, кодуючи в 
них християнську доктрину, а з VI  ст. зображення святих ре-
гулярно доповнюють ідентифікуючі підписи. Загалом проблема 
співвідношення слова і зображення була стрижневою для візан-
тійського богослов’я, а практика вводити текстуальний супро-
від до сакральних зображень глибоко вкорінена у православній 
традиції. Слово (текст) постійно супроводжувало зображення, 
введене як найменування, що ідентифікує персонажа чи сюжет, 
іноді до зображення додавався як догматичний вислів чи моли-
товне звернення.

Водночас візантійське мистецтво завжди розглядало ім’я 
святого та його зображення як непорушну цілісність, а традиція 
закріпила місце для розміщення імені біля голови святого. Тому 
у візантійському мистецтві спостерігаються відмінні підходи до 
різних типів епіграфічних написів. З догматичних текстів мог-
ли створювати своєрідне вербальне обрамлення до зображення, 
наприклад, добре відомий текст, що оздоблює профіль апсиди і 
обрамлює Богоматір Оранту в Софії Київській. Ідентифікуючі 
підписи незмінно посідають своє місце, їх переміщення на об-
рамлення не відбулося. 

Візантійська традиція єдності ідентифікуючого напису і 
зображення втрачає своє значення в пізньосередньовічному 
мистецтві Заходу, коли написи починають переміщувати на під-
ніжжя або п’єдестал, на якому зображено святого. Це найбільш 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

182

промовисто виявляється в композицій вівтарів, що, наприклад, 
можна побачити на картині «Маеста» Дуччо, де обабіч тронної 
Богоматері стоять на подіумі святі, а їхні імена написані на тор-
цевій його частині біля ніг. У подальшому, з розвитком значення 
рами в мистецтві доби Відродження, такі підписи разом з бо-
гословськими коментарями переносилися на конструкцію рами 
або на намальоване архітектурне обрамлення, як це є в Гент-
ському вівтарі Ван Ейка. 

Українське середньовічне мистецтво, яке розвивалося ціл-
ком в руслі візантійської традиції, дотримувалося правила при-
писувати ім’я святого обабіч голови, а назву сюжету ікони  — 
безпосередньо на тлі зображення. Саме так розміщені написи 
на призначених для вівтарної огорожі довгих іконах XV–XVI ст. 
з деісусним чином та на іконах до празникового ярусу. За відсут-
ності конструкцій середньовічних іконостасів в Україні, наяв-
ність цих підписів на іконах є непрямим свідченням того, що на 
тябла іконостаса ідентифікуючі підписи тоді не переносили — 
за наявності таких підписів на іконах дублювати їх на конструк-
ції іконостаса не було необхідності. 

Коли з другої половини XVI ст. український іконостас по-
чинає перетворюватися на багатоскладову архітектурну раму, 
що вміщувала окремі ікони, така конструкція, вочевидь, ще не 
містила ділянок для розміщення підписів. На жаль, єдине відо-
ме зображення українського іконостаса кінця XVI ст., зроблене 
Мартіном Ґруневегом, надто мініатюрне й схематичне, щоб за-
фіксувати деталі. Однак, навіть в іконостасі П’ятницької церкви 
у Львові 1610-х років, на рамі іконостаса площин підтекстові 
вставки ще не передбачені — усі її елементи покриті рельєфним 
різьбленням.

Уперше поява текстових коментарів до зображень, розміще-
них на конструкції іконостаса, фіксується в іконостасі 1633 р. у 
Спасо-Преображенській церкві міста Любліна, де на фризі над 
намісними іконами і дияконськими дверима, в оточенні ре-
льєфного декору вставлені медальйони з текстом ідентифікую-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

183

чого та догматичного змісту. Примітно, що на іконах апостолів 
у цьому іконостасі немає ідентифікуючих підписів, водночас 
фриз над ними вільний від оздоблення і потенційно придатний 
до нанесення напису. Можна припустити, що його рівна поверх-
ня колись містила імена апостолів, які не збереглися. Саме так 
оформлено аналогічний фриз в іконостасі 1650 р. у церкві Свя-
того Духу в Рогатині, на якому золотом написані імена апосто-
лів, водночас на іконах їхні імена відсутні. У намісному ярусі 
цього іконостаса, так само, як і в Любліні, на фризі серед декору 
виокремлені ділянки для догматичних написів*. 

У подальшому введення догматичних та ідентифікуючих 
написів в іконостасах другої половини XVII – першої половини 
XVIII ст. стає загальним правилом. Окрім вже наведеної прак-
тики розміщувати на рамі імена апостолів, туди ж переносять 
назви сюжетів ікон празникового ярусу та інших тематичних 
ярусів.

Через погану збереженість іконостасів першої половини 
XVII  ст., всі з яких знаходяться на теренах західних регіонів 
України, простежити час виникнення інтересу до перенесення 
ідентифікуючих підписів з тла ікони на раму в іконостасах у Ки-
єві можливо лише за не прямими джерелами. До певної міри цю 
лакуну можна заповнити, розглянувши гравюри українських 
стародруків першої половини XVII ст. Як відомо, оформлення 
титульних аркушів на той час мало вигляд архітектурних ра-
мок, які дослідники вважали взірцями, за якими створювали 
іконостаси, або навпаки — рамки виконували за взірцем іконо-
стасів. Уперше ідентифікуючий підпис в медальйоні на рамці 
уведено в «Служебнику» зі Стрятина, 1604  р., щоправда не на 
титулі, а на шмуцтитулах до розділів. Титул «Анфологіону», на-

*	 Окрім того, на північній пределі, під намісною іконою Старозавітної 
Трійці, міститься ктиторський напис: «Року божого 1650 цю ікону упо-
рядили Братство молоде і старше (?) до церкви Зішестя Святого Духа 
за старшинства раба божого Іакова Волового і за держави його милості 
пана Яна Казимира на честь і на хвалу Богу в Трійці єдиному». 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

184

друкованого в Києві у 1619 р., містить зображення святих і сю-
жетні композиції, однак ідентифікуючі підписи знаходяться у 
межах зображення, а не на рамі. Нарешті титул виданої в 1623 р. 
у Києві книги «Бесіди Іоанна Златоуста на 14 посланій святого 
апостола Павла» оформлений архітектурною рамкою, дуже схо-
жою на частину іконостаса з колонами і антаблементом. На ан-
таблемент нанесені імена апостолів Петра і Павла, постаті яких 
зображені нижче в арковому обрамленні і фланкують централь-
не поле з текстом. Ця гравюра переконує у тому, що вже в 1620-
х роках ідея переносити ідентифікуючий підпис з тла ікони на 
обрамлювальну конструкцію в православному середовищі Речі 
Посполитої вже цілком сформувалася, і саме за цією схемою 
підписи розміщені в іконостасі Спасо-Преображенської церкви 
Любліна. 

Поява ідентифікуючих підписів на рамі українського іконо-
стаса фіксується в той період, коли аналогічні підписи, обрам-
лені в картуші, вже з’явилися на рамах католицьких вівтарів 
Речі Посполитої. Примітно, що підписи там супроводжують не 
живописні зображення, а скульптури. Наприклад, у спорудже-
ному в 1619 р. Мар’яцькому вівтарі з кафедральної базиліки в 
Пельпліні, обабіч центрального живописного образу «Корону-
вання Богоматері», розміщені скульптури батьків Марії — Яки-
ма та Анни, які ідентифікуються завдяки підписам на великих 
картушах у вигляді квадрифоліїв, розміщеним під ними. У го-
ловному вівтарі тієї ж базиліки, виконаному в 1623–1649 роках, 
скульптури апостолів, розміщені в два регістри, мають підписи 
на п’єдесталах. Так само підписані скульптури у горішній части-
ні цього вівтаря. Ще один приклад — головний вівтар 1634 р. у 
костелі св. Катерини в Кракові, де над скульптурами отців цер-
кви, що стоять обабіч центрального образу, вказані їхні імена. 

Слід підкреслити, що така практика оформлення вівтарів 
теж була новацією для католицького мистецтва Польщі. Огляд 
пам’яток показує, що введення текстуальних вставок відбулося 
не раніше початку XVII ст. Тож перед нами ситуація, коли і ка-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

185

толики, і православні Речі Посполитої взялися майже одночас-
но переносити на раму вербальні коментарі, насамперед імена 
святих. Для розуміння причин, які спонукали до цього ново-
введення, слід коротко зупинитися на культурній ситуації, яка 
склалася в Речі Посполитій в останні десятиліття XVI — почат-
ку XVII ст. 

Якщо відволіктися від складних відносин православної 
церкви в католицькій Речі Посполитій у той період і звернутися 
до ситуації, яка складалася в самій католицькій церкві, то слід 
згадати, що це був час, коли католицька церква розгорнула про-
цес контрреформації, орієнтуючись на постанови Тридентсько-
го собору (1545–1563). Серед прийнятих на соборі декретів були 
й ті, які стосувалися мистецтва, хоча, як відомо, ці питання не 
були першочерговими і приймалися поспіхом на останній сесії 
перед закриттям собору в 1563 р. Цьому сприяла французька де-
легація, яка прибула на собор лише у 1562 р. Відносно низький 
пріоритет, який делегати собору надавали питанню мистецтва 
до прибуття французів, був частково зумовлений тим, що біль-
шість єпископів, присутніх на соборі, були італійцями, іспанця-
ми і португальцями, для яких нападки на зображення не були 
актуальною проблемою, оскільки реформаційний рух у цих 
країнах на розгорнувся. Однак у католицькій Франції, де релі-
гійне протистояння з протестантами загострювалося, іконобор-
чі погляди гугенотів знаходились у центрі уваги (2; с. 32 , 33).

Поспіх, з яким приймався присвячений питанням мисте-
цтва документ «Про покликання, шанування та мощі святих і 
про священні зображення», не залишав місця для глибоких пе-
реосмислень суті проблеми. За підсумком недовгих обговорень, 
приписи, викладені в декреті, мали лише загальний характер, 
які не містили практичних рекомендацій. У першій частині до-
кумента рішенням собору стало чергове підтвердження церков-
ного вчення про зображення, встановлене ще на Другому Нікей-
ському соборі 787 року. Згідно з ним, шанування зображень не 
є ідолопоклонством, вони необхідні, оскільки навчають непись-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

186

менних (3; с. 244). У другій частині документа вказувалося, що 
всі забобони мають бути усунені при прикликанні святих, ша-
нуванні мощів та використанні священних зображень; що при 
створенні священних зображень слід уникати непристойності, 
а фігури не повинні мати краси, яка збуджує бажання. Нарешті, 
єпископам доручалося здійснювати суворий контроль над зо-
браженнями, не допускаючи до храму нічого негідного (1; с. 175).

Якщо узагальнити вироблені теологами Контрреформації 
вимоги до релігійного мистецтва, вони наказували дотримува-
тися таких норм: зображення мають бути інструментом дидак-
тики і, як Біблія для неписьменних (Biblia pauperum), наставля-
ти віруючих у істинах віри, зміцнювати їхні релігійні почуття; 
щоб уникнути лжевчення, джерелом зображень могло бути 
лише Святе Письмо; відкидалося використання апокрифів, се-
редньовічних легенд і фольклору; при трактуванні зображень 
художник мав утримуватися від авторських змін, а в спірних 
моментах звертатися за порадою до теологів. 

Найголовнішим візуальним дидактичним інструментом у 
храмовому інтер’єрі були вівтарі, які насамперед мали відпові-
дати постановам собору. Тому саме на вівтарях була насамперед 
зосереджена увага церковних керманичів. Серед вимог, вислов-
лених до релігійного мистецтва в ухвалах Тридентського собо-
ру, було очищення від помилок, логічним продовженням чого 
є попередження ситуацій, коли помилки можуть з’явитися, хоч 
і мимоволі. Тобто необхідно позбавитися будь-якої невизначе-
ності або двозначності тлумачення сакральних зображень. До-
помогти з цим могло тільки слово, підпис до зображення, який 
надасть вірянам, навіть тим, які мають мінімальні навички до 
читання, точну відповідь про зміст священного образу. Важли-
во також, щоб підпис був достатньо помітним, враховуючи тен-
денцію до ускладнення композиції вівтарів та їхніх розмірів на 
той час. 

Серед вівтарів католицьких країн найбільш грандіозні ство-
рювалися в Іспанії, їх наповнювала величезна кількість скуль-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

187

птур або живописних зображень. Надмірна кількість постатей 
святих та композицій в іспанських вівтарях (ретабло), вочевидь, 
погано ідентифікувалася. Принаймні як реакцію на постанови 
Тридентського собору слід розглядати появу до кінця XVI ст. у 
структурі ретабло підписів до зображень. 

Аналогічна ситуація спостерігалася в організації вівтарів у 
Польщі. Цьому сприяли міцні релігійні контакти, які склалися 
між Іспанією та Річчю Посполитою в XVI ст. — двох католицьких 
форпостах на крайніх точках Європи, розділених протестант-
ськими країнами. Розгорнута в Речі Посполитій діяльність орде-
ну єзуїтів, паломництво та освіта польського духовенства в Іспа-
нії справили значний вплив на композицію польських вівтарів у 
перші десятиліття XVII ст.: вони збільшуються у висоту, усклад-
нюється їхня іконографія, відповідно і тут для попередження 
плутанини потрібні підписи. Про приклади їх введення у вівта-
рях у Пельпліні та Кракові вже згадувалося вище. 

Повертаючись до появи практики переміщення ідентифі-
куючих підписів з тла ікони на раму іконостаса, слід припуска-
ти, що українські церковні діячі сприймають цю новацію як 
корисну і для православної аудиторії. Іконографічна програма 
іконостаса, безумовно, більше закріплена традицією в основних 
моментах, порівняно з вівтарем, іконографія якого ситуативна, 
складається кожного разу окремо. Водночас в іконостасі поря-
док розміщення ікон апостолів і празників може змінюватися, 
перелік пророків не постійний, можуть додаватися додаткові 
яруси ікон і т.п. — тобто текстові коментарі до зображень важ-
ливі в іконостасі не менш, ніж у вівтарі для попередження по-
милкового тлумачення та розпізнавання зображень. Цікаво, що 
посилення текстуального складника в іконостасі (так само і у 
вівтарі) порушує сам принцип релігійного мистецтва як Biblia 
pauperum, тому що потребує грамотної аудиторії. Однак роз-
гортання в той час єзуїтами шкіл у Речі Посполитій збільши-
ли кількість освіченого населення, що, вочевидь, сприяло роз-
ширенню текстових доповнень на рамі іконостаса за рахунок 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

188

біблійних цитат. Це розширювало духовний вплив іконостаса 
як інструмента візуальної проповіді, додавши йому вербальний 
складник.

Висновки. Православні Речі Посполитої, перебуваючи в 
контексті посттридентського католицького мистецтва, запози-
чують практику вводити ідентифікуючі та догматичні тексти в 
оформлення вівтарів, застосовуючи її для нанесення аналогіч-
них текстів на раму іконостаса. Такий крок відповідав загаль-
ній орієнтації українських церковних діячів у першій чверті 
XVII ст. на розвиток проповіді та освіти за взірцем єзуїтів. Роз-
ширення вербального складника в іконостасі вирішувало ті самі 
проблеми, з якими боролося католицьке мистецтво, і водночас 
збільшувало значення іконостаса як інструмента дидактики.

	 Література:
1.	 Canones et decreta sacrosancti oecumenici et generalis Concilii Tridentini. 

Sub Paulo III, Iulio III et Pio IIII pontificibus max. et bulla confirmationis 
S. D. N. et alia declaratoria. Index dogmatum et reformationis. [Venezia] : 
[s. n.], [n. a. 1564]. 168 [i. e. 184].

2.	 O’Malley J. W. Trent, Sacred Images, and Catholics’ Senses of the Sensuous/ 
The Sensuous in the Counter-Reformation Church, ed. Marcia B. Hall and 
Tracy E. Cooper. Cambridge: Cambridge University Press, 2013, 28–48.

3.	 O’Malley J. W. Trent: What Happened at the Council. Cambridge, MA: 
Belknap Press of Harvard University Press, 2013. 335 р.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

189

Євген ПРИЧЕПІЙ,
доктор філософських наук, професор,

Інститут культурології Національної академії мистецтв 
України,  м. Київ

UDK 130.2
ORCID ID https//orcid/org/0000-0002-5363-1004

sharapann@ukr.net

РОЛЬ МІСЯЦЯ У СТРУКТУРУВАННІ КОСМОСУ,
ТІЛА БОГИНІ І ДЕРЕВА У ТРИПІЛЬСЬКИХ

ТА УКРАЇНСЬКИХ НАРОДНИХ ОРНАМЕНТАХ

Актуальність дослідження. Проникнення в значення 
(семантику) трипільських орнаментів дасть змогу краще зрозу-
міти духовний світ перших землеробів на нашій землі. Таке до-
слідження актуальне й у ширшому плані. Оскільки трипільська 
культура споріднена з неолітичними й енеолітичними культура-
ми Середземномор’я, то розкриття суті її орнаментів може від-
крити перспективу проникнення в духовний світ цих народів. 
Знання семантики цих орнаментів може бути ключем і для про-
никнення в семантику сучасних народних, зокрема, українських 
орнаментів. Оскільки центральне місце в трипільських орна-
ментах належало Богині, яка втілювала місяць, доказ впливу 
структур фаз місяця на структурування Космосу, Тіла Богині і 
Дерева відкриває нову перспективу розуміння архаїчної міфоло-
гії та народних орнаментів.

Огляд літератури. Центральною фігурою трипільських 
орнаментів, за нашою гіпотезою, є місяць, а конкретніше, Боги-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

190

ня, що втілювала це світило. З огляду на це, слід зупинитися на 
тлумаченнях місяця дослідниками архаїчної символіки. 

Відома американська археологиня литовського походження 
М. Гімбутас (1921–1994) відзначає провідну роль жінки Богині 
в міфології неолітичних і енеолітичних культур народів, що на-
селяли землі навколо Середземного моря. За всіма символами 
цих культур, на її думку, приховується Богиня. З Богинею вона 
пов’язує і символіку місяця. Вчена відзначає, що символ місяця 
з’являється уже у верхньому палеоліті, підкреслює асоціативний 
зв’язок місяця з такими символами, як роги бика, зміями, спі-
раллю і стверджує, що ці асоціації наявні і в кукутенсько-три-
пільській культурі. «У малюнках ваз Караново і Кукутені,  — 
пише вона, — спіраль з місяцем або з фазами місяця є постійною 
темою» (Gimbutas 2001, р. 282).

Погоджуючись в основному з думками М.  Гімбутас, слід 
зробити деякі уточнення. Дослідниця недооцінила значення 
зв’язку Богині з місяцем, вона не побачила того, що давні люди 
ототожнювали Богиню з місяцем. Вчена не усвідомила того, що 
весь той динамізм, смерть і регенерація, які вона приписує Боги-
ні, пов’язані зі зміною фаз місяця. Слід також додати, що знана 
дослідниця всю символіку місяця трактувала як вияв його «жі-
ночості», вона не бачила «чоловічих» фаз місяця.

Радянсько-ізраїльський дослідник первісної символіки 
А. Голан (1921– 2007) у питанні про стать божества місяця за-
ймав протилежну позицію. Він твердив, що місяць втілює чоло-
віче божество і ототожнював його з биком і змієм. У його кон-
цепції Богиня неоліту втілювала небо, а бог — підземелля, низ 
взагалі. (Голан 1994, с. 54). Він по суті ототожнив місяць з биком 
і розглядав його як втілення низу. Вчений недооцінив факти, які 
свідчили про «жіночість» божества місяця. 

Значний вклад у дослідження трипільської символіки зро-
били українські археологи. Ми не будемо зупинятись на аналізі 
їхнього здобутку. Це детально зроблено у праці Т. Ткачука (Див.: 
Ткачук 2004 а, с. 434–451). Зазначимо, що ряд археологів підкрес-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

191

люють домінування в трипільській символіці спірального моти-
ву, який пов’язували з місячною тематикою. Так, Н. Бурдо зазна-
чає, що спіраль символізує місяць і з часів палеоліту відтворює 
«безкінечне становлення, притаманне нічному світилу». [Бурдо 
2010, с. 57]. 

На сьогоднішній день в українській археології у проблемі 
трипільських орнаментів панує концепція Т.  Ткачука (Ткачук 
2005). Він відійшов від міфологічної школи дослідження орна-
ментів, яка тлумачила їх через міфологічні та етнографічні дані, 
і заглибився у дослідження самої логіки їхньої побудови. Це 
перше глибоке дослідження в такому руслі. Заслугою Т. Ткачука 
можна вважати систематизацію, класифікацію й статистичний 
аналіз знаків орнаментики. Однак цьому фундаментальному до-
слідженні властиві й певні недоліки, які стосується спроби авто-
ра проникнути в семантику орнаментики. Він розглядає елемен-
ти орнаментів як знаки, які, йдучи за Ч. Пірсом, ділить на зна-
ки-ікони, знаки-символи і знаки-індекси. Своє дослідження він 
будує, відштовхуючись від знаків-ікон, тобто, знаків-образів, що 
наявні в орнаментиці Трипілля-Кукутені. Семантику інших зна-
ків Т. Ткачук визначає через групування їх зі знаками-іконами 
(через семантичне поле, яке вони утворюють). Так, визначаючи 
семантичне поле чорного кола, автор зазначає, що це коло в од-
ному випадку можуть супроводжувати місяць-серп, вода, рос-
лини, драбина, тварина (Ткачук 2005, с.  48) В іншому випадку 
це поле визначають серп-місяць, вода, змія, драбина, тварина і 
птахи, які супроводжують чорне коло (с. 49). Виникає питання, 
якою логікою керувались творці цих орнаментів, групуючи в 
єдине місяць, рослину, воду, тварину, змію і драбину? Що вони 
хотіли цим сказати? Відповідь на це у Т. Ткачук відсутня.

На наш погляд, такий результат зумовлений неправильно  
обраним підходом до дослідження трипільської орнаментики. 
Автор прийняв за вихідне в аналізі знаки-ікони, тобто знаки 
(образи) чогось, на його думку, реального  — місяця, дерева, 
умовної води і т. ін. і почав досліджувати знаки, що групуються 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

192

навколо цих образів. Такий підхід доречний, коли досліджуєть-
ся літопис чи побутова розповідь, у яких відображено реальний 
світ, але він не спрацьовує за умови, коли перед нами орнамент, 
за яким приховується міфологічний світ. У міфологічному світі 
знаки-ікони мають зовсім інше значення і поєднуються з інши-
ми знаками за іншою логікою, ніж знаки-ікони в реальному світі. 

У міфах місяць, змії, тварини, птахи, драбини не є образами 
навколишнього світу. Вони є символами міфологічного світу і 
їх супроводи не зумовлені їхніми стосунками в реальному сві-
ті. Автор вважає, зокрема, що трипільці сприймали місяць так, 
як і ми його сприймаємо, коли бачимо в ньому астрономічне 
тіло. Насправді ж за місяцем і його фазами, як буде показано 
далі, приховувався цілий сонм божеств. Натуралістичний підхід 
автора, який не визнає особливе бачення світу трипільцями, є 
фундаментальним недоліком дослідження. 

Зазначені недоліки не дозволили автору проникнути в суть 
семантики трипільської орнаментики, однак ми усвідомлюємо 
важливість дослідження Т.  Ткачука. Автором проведена тита-
нічна роботу при упорядкуванні (систематизації і класифікації) 
великої кількості ілюстративного матеріалу, який нам багато до-
поміг у дослідженні трипільських орнаментів. 

Методологічні засади дослідження. Наш аналіз орнаментики 
Трипілля-Кукутені побудований на певних принципах і методо-
логічних засадах:
1.	 Ми вважаємо, що трипільські орнаменти приховують міфо-

логічні образи і «сюжети», а не образи й картинки реальної 
дійсності. За символами та образами цих орнаментів прихо-
вуються не реальні речі (вода, тварини, рослини), а міфоло-
гічні образи. Архаїчна символіка передає насамперед міфо-
логію і тільки опосередковано може стосуватись реального 
світу. Це означає, що зображення змій, собак, биків і корів, 
птахів, дерев слід сприймати не як картинки дійсності, а як 
символічні образи, за якими мають приховуватись міфоло-
гічні божества. Орнамент — це не картинка реальності, на 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

193

якій первісний землероб зображав навколишню дійсність. 
Він є передачею міфології, можливо певних міфологічних 
сюжетів, за допомогою залучення образів з реальності. 

2.	 В аналізі орнаментів слід враховувати принцип протилеж-
ності жіночого й чоловічого начал. У світогляді первісних 
людей важливу роль відігравала протилежність жіночої і 
чоловічої статі. Їхні звичаї здебільшого регулювалися цією 
протилежністю. Цілком природно, що вона була перенесе-
на ними зі свого реального світу у світ міфологічний. Тому 
протилежність жіночого і чоловічого відіграє значну роль і 
в міфології. Звідси цілком природно допустити, що в орна-
ментах, які відтворюють міфологію і божеств трипільців, 
фігурує принцип протилежності. На жаль, дослідники три-
пільських орнаментів майже не приділяють уваги цьому 
принципу.

3.	 Оскільки орнамент є структурою, при його дослідженні за-
стосовується структурний метод. Орнамент є певним 
чином організованою (упорядкованою) одиницею (цілим), 
утвореною з певної кількості символів. Уже саме впорядку-
вання символів і їхня визначена кількість дозволяють вба-
чати в орнаменті структури. Звідси випливає правомірність 
застосування структурного методу до вивчення орнаментів. 
При інтерпретації символіки і орнаментів структура має 
першорядне значення, окремий символ набуває чіткого зна-
чення тільки через включення у структуру. 

4.	 Автор, як і Т.  Ткачук, відходить від методів міфологічної 
школи, яка при проникненні в семантику орнаментів від-
штовхувалася від міфологічних і етнографічних даних. Ми 
вважаємо, що дослідження семантики орнаментів має бути 
засноване на дослідженні самих орнаментів, на дослідженні 
порядку розташування їхніх символів, на виявленні струк-
тур символів. Хоча при цьому дослідженні перед нами як і 
перед представниками міфологічної школи постає проблема 
інтерпретації символів, але на відміну від представників цієї 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

194

школи, які інтерпретували окремі символи, ми інтерпрету-
ємо структуру символів. Така інтерпретація значно зменшує 
вірогідність помилки. 

Мета статті полягає в дослідженні впливу структури фаз 
місяця на структурування Космосу, Тіла Богині і Дерева. Така 
постановка проблеми у наукових дослідженнях відсутня. Хоча 
багато дослідників архаїчної міфології та символіки відзначають 
провідну роль Місяця у порівнянні з Сонцем у світогляді давніх 
людей, вони недооцінюють його ролі у формуванні первісної мі-
фології, не бачать його впливу на структурування перших моде-
лей Космосу. 

Виклад матеріалу. Місяць в орнаментах трипільців. Перш 
ніж перейти до розгляду самої проблеми впливу структур мі-
сяця на структурування Космосу давніми людьми, необхідно 
коротко викласти нашу концепцію світогляду трипільців. З до-
слідження трипільських орнаментів нами було зроблено висно-
вок, що основну роль у них відігравав місяць. Він фігурував як 
жіноче божество і втілював Богиню. Нами (Рryczepii, 2024)) було 
показано, що самі трипільські орнаменти побудовані як восьми 
та семичленні структури. За восьмичленною структурою, при-
ховується вісім фаз, на які давні люди ділили 28-денний цикл 
місяця. Фази втілювали божества жіночої і чоловічої статі. Го-
ловну роль відігравали божества жіночої статі. Вони втілювали 
фази половини молодого місяця (умовно фаза 2), повний місяць 
(фаза 4), половину старого місяця (фаза 6) і місяць на переході 
(фаза 8). Перехідні фази між жіночими: місяць-молодик (фаза 
1), місяць між фазами 2 і 4 — фаза 3, між фазами 4 і 6 — фаза 5, 
між фазами 6 і 8 — старий місяць (фаза 7) втілювали боги-чоло-
віки.

Цей поділ фаз місяця, згідно з нашою інтерпретацією, мож-
на бачити на орнаменті миски з Більче Золоте (іл.1. Дж.: Ткачук, 
с.  207-1; Дж.  — джерело ілюстрації в кінці статті). Тут є два 
великі овали, два менші кружки, поділені навпіл і чотири міся-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

195

ці-серпи біля вінчика. Це типова восьмичленна структура. По-
дібних орнаментів існують десятки, що свідчить про їхню значу-
щість для трипільців. На ряді з них зображені фігури місяця. За 
нашою інтерпретацією, два великі овали, позначені S-подібними 
символами (зигзагом, змійкою), символізують повний місяць 
(фаза 4) і по симетрії місяць на переході від старого до моло-
дого (фаза 8). Змійкою ймовірно позначений поворот у зміні 
місяця — перехід від зростання до спадання і навпаки. Менші 
кружки поділені навпіл. Так, очевидно, виражені фази 2 і 6 — 
половини молодого й старого місяців. Що стосується чотирьох 
прилеглих до вінчика миски місяців-серпиків, то вони, слід вва-
жати, позначають чоловічі перехідні фази.

 

Іл 1.                                                Іл. 2. 

Про те, що за фазами місяця приховуються божества, свід-
чить цей орнамент миски з колекції Платар. (Іл.2. Дж.: Енцикло-
педія, т. 2, кн. 1 с. 198). Орнамент є восьмичленною структурою. 
Він утворений із чотирьох однакових образів (умовних голівок з 
двома очима і ротом-серпиком). Ці образи перемежовані трьома 
більшими фігурами з двома очима і одним видовженим ромби-
ком. Оскільки ромбом зазвичай позначали жіночу стать божеств 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

196

і три споріднені з ромбом фігури значно більші від чотирьох 
інших фігур, ми ідентифікуємо чотири однакові фігури як сим-
воли богів, а чотири інші як символи богинь. Тут за символами 
восьмичленної структури проглядають антропоморфні образи, 
що є додатковою підставою вбачати за символами восьмичлен-
ної структури вісімку божеств, що позначають фази місяця.

Поряд з восьмичленною структурою в орнаментиці три-
пільців фігурувала семичленна структура. Ця структура утво-
рилась внаслідок поєднання фаз 4 і 8 (повного місяця і місяця 
на переході від старого до нового). Зараз важко встановити, чим 
була зумовлена наявність двох (восьми і семичленної) структур, 
що передавали фази Місяця, у світогляді давніх людей. З одно-
го боку, ця структура могла бути зумовлена тим, що цикл мі-
сяця (28 днів) ділили на четвірку богинь, що давало сімку днів 
(тиждень). У результаті цього богиня ототожнювалась з сімкою. 
Сімка, як і вісімка, стала числом богині (богинь взагалі). Тому і 
богиня, що втілювала місяць (28 днів) уявлялась сімкою (вкла-
далась у семичленну структуру). Цим могло бути зумовлено те, 
що і фази циклу місяця почали вкладати у сімку, узгоджувати з 
сімкою.

 Можливо, тут зіграло свою роль і те, що ми сприймаємо 
лише сім фаз місяця. Восьмої фази, в якій він переходить від ста-
рого до нового, ми не бачимо. Крім цього семичленну структуру 
як симетричну було зручніше зображати. У кожному разі така 
структура існувала і, що важливо, вона була більш поширена в 
архаїчній символіці, ніж восьмичленна.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

197

Іл. 3.

Семичленна структура, як і восьмичленна, не дана з очевидні-
стю. Її необхідно відкрити, «вичитати». Однак у деяких орнамен-
тах її присутність легко вгадується. Так, у цьому орнаменті (іл.3. 
Дж.: Мицик, с. 61) на посудині з поселення Майданецьке на ниж-
ній широкій смузі (посередині смуги) розміщена група символів, 
яка ідентифікується як семичленна структура. Вона утворена з 
двох білих місяців-серпів, що розміщені по краях, двох половин 
місяців, позначених сіткою, що розміщені ближче до центру, двох 
білих неправильних прямокутників і позначеної сіткою лінзочки 
(так називають цю фігуру археологи) в центрі. Нами при дослі-
дженні трипільських орнаментів було доведено, що сітчасті сим-
воли позначали богинь, а символи білого кольору — богів. З огляду 
на наявність у структурі чотирьох символів місяця можна зробити 
гіпотетичний висновок, що вона передає цикл місяця: крайні міся-
ці-серпи символізували богів фаз 1 і 7, сітчасті півмісяці — богині 
фаз 2 і 4, білі прямокутники — боги фаз 3 і 5, а сітчаста лінзочка 
(жіночий символ) у центрі — фаза 4. У цій семичленній структурі 
повний місяць позначений лінзочкою, у ряді інших структур він 
може бути представлений кругом та іншими символами.

Досліджуючи архаїчні орнаменти й символіку, автор від-
чув, що в них проводиться ідея тотожності вісімки й сімки, од-
нак не міг до кінця збагнути, чим зумовлена ця ідея. Тотожність 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

198

сімки і вісімки, присутність вісімки у сімці зафіксована зокрема 
у слов’янських мовах, в яких «вісім» означає бути присутнім у 
сімці — «ві сім». Дослідження трипільських орнаментів відкрило 
джерело походження цієї проблеми. Оскільки цикл місяця уяв-
лявся ними як восьмичленна і як семичленна структури, то по-
стала необхідність їх узгодження. Ми залишимо майбутнім до-
слідникам з’ясовувати, чому виникла ця проблема. Важливо те, 
що вона посідала одне з головних місць у розбудові трипільської 
орнаментики. Без з’ясування того, що вісімка наявна в сімці, що 
семичленна структура передає восьмичленну, розкрити семанти-
ку багатьох (можливо навіть більшості) орнаментів неможливо. 

Логіку поєднання (узгодження) восьми і семичленної струк-
тур можна бачити на орнаменті цієї миски з Варваровки ХУ 
(іл. 4. Дж.: Годенко-Наконечна, іл. 8 – 14а, за В. Маркевичем). Тут 
біля вінчика миски є чотири овали у вигляді місяців-серпиків, у 
яких розміщені умовні очі. 

	 Іл. 4.	 Іл. 5.
 
Вони, очевидно, позначають четвірку богів чоловічих фаз. 

Інша четвірка символізує жіночі фази. У менших овалах жіно-
чої четвірки розміщені лінзочки — символ, що позначає жіночі 
фази місяця. Тут вони, очевидно, позначають половини моло-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

199

дого і старого місяців (2 і 6 
фази). Два найбільших овали, 
які, за ідеєю, позначають пов-
ний місяць і місяць на перехо-
ді (фази 4 і фази 8) з’єднані в 
один овал і сполучені однією 
хвилястою лінією. Очевидно 
задум автора орнаменту по-
лягав у тому, щоб виразити 
перехід восьмичленної струк-
тури у семичленну або ж по-
казати єдність цих структур.

Такий же спосіб поєднан-
ня двох більших овалів у один спостерігається в орнаменті (іл. 5. 
Дж.: Годенко-Наконечна, іл. 8 –17, за S. Kadrov) з Більче-Золоте 
Вертеба І. Тут чотири менші овали, ймовірно, позначають чоло-
вічі фази місяця, а чотири більші — жіночі, два овали, що дещо 
більші, з’єднані в один, але на відміну від попереднього орна-
менту тут відсутня хвиляста лінія, що їх з’єднує. 

У семичленній структурі символи фаз Місяця розташовані 
симетрично, оскільки фази зростання місяця (1, 2, 3 фази) си-
метричні з фазами старіння місяця (5, 6, 7 фази). Звідси випли-
ває, що за сімкою симетрично розташованих символів з висо-
кою вірогідністю можна вбачати зображення циклу Місяця.

Восьми і семичленні структури, що передавали фази місяця, 
за якими приховані божества, мали безпосередню причетність 
до складу (пантеону) божеств трипільців. Ідея пантеону наявна 
у більшості орнаментів.

З восьмичленних орнаментів на мисках нами було зробле-
но висновок, що пантеон божеств трипільців був пов’язаний з 
фазами місяця і складався з восьми божеств. Однак є підстави 
вважати, що він не обмежувався однією вісімкою. Такий ви-
сновок випливає з того, що більшість орнаментів утворена з 
чотирьох семичленних структур, що позначали цикл місяця. 

 Іл. 6.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

200

Оскільки один місяць (одна 
структура) включав вісімку 
божеств, то можна гіпоте-
тично припустити, що чоти-
ри місяці (великий пантеон) 
включають 32 божества.

До такого висновку під-
водить також аналіз множин 
знаків, які є в ряді орнамен-
тів. Восьмичленний пантеон 
був зумовлений одним ци-
клом місяця. Його в орна-
ментах часто позначали 28 
знаками (днями). Звідси логічно припустити, що чотири міся-
ці позначали множиною 4х28=112. Ця множина як позначення 
пантеону часто зустрічається в орнаментах. 

Так, цей орнамент посудини з поселення Чичиркозівка (іл. 6. 
Дж.:Ткачук с. 53 –12, за В.О. Круцом) має вигляд прямого хре-
ста, промені якого утворені з «віконець» і дуг, що розміщені між 
променями. На кожному промені розміщено по 14х2=28 «віко-
нець», а всього «віконець» — 28х4=112. Звідси можна зробити 
висновок, що хрест в орнаменті символізує чотири Богині-міся-
ці (4х28), це 32 божества пантеону. Крім цього орнамент містить 
16 дуг, що розміщені у чотирьох секторах. Вони, очевидно, по-
значають богинь, які відігравали основну роль у трипільських 
орнаментах. Оскільки в місячному циклі серед восьми божеств 
є чотири богині, то у чотирьох місяцях цих богинь 4х4=16. Та-
ким чином, цей орнамент показує відповідність (узгодженість) 
32 божеств (серед них 16 богинь) і 16 окремих богинь-дуг. Отже, 
і множинами «віконець» і символами-дугами передана одна і та 
ж кількість богинь, тобто одна і та сама ідея. 

Пантеон з 32 божеств переданий і в цьому орнаменті на 
посудині з Майданецького (іл.  7. Дж.: Ткачук, с.  136–102, за 
М.М.  Шмаглієм). Тут біля вінчика зображено 4х4=16 дуг, що, 

 Іл. 7.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

201

згідно з нашою гіпотезою, символізують бо-
гинь. Між дугами й зовнішнім кругом роз-
міщено групи крапок. Їх кількість 4х4=16. 
Вони, очевидно, символізують богів. Так 
зображено весь пантеон з 32 божеств. В 
орнаменті чітко проведена різниця між сим-
волами богинь і богів. Для нас із цього ана-
лізу пантеону божеств важливо те, що він 
складався з чотирьох місяців і позначався 
112 знаками і 32 божествами.

Вагомим аргументом на користь вис-
новку про 32 божества у пантеоні трипіль-
ців є той факт, що саме цю кількість фігурок 
археологи відкрили в святилищі з поселення 
Сабатинівка (Gimbutas 2001, p. 133).

Під час дослідження орнаментів Кукуте-
ні-Трипілля з необхідністю постають питан-

ня, як уявляли творці цих орнаментів Космос, чи була у них пев-
на модель Космосу, яку роль відігравали Місяць, Дерево і Тіло 
Богині у моделюванні Космосу. 

Місяць і богині палеоліту. З епохи пізнього палеоліту похо-
дить багато жіночих фігурок, які вчені позначають як Богині. 
Про смислове навантаження цих фігурок немає єдиної позиції. 
Аналіз трипільських орнаментів відкриває можливість проник-
нення в їхнє значення. Ці фігурки, на нашу думку, втілюють Бо-
гинь місяця. Про те, що міфологія Богині місяця існувала уже 
в пізньому палеоліті 20 тис. до н.е. свідчать множини знаків на 
Моравській Богині (іл.  8. Дж.:Gimbutas, fig.  48). Ми не будемо 
аналізувати всі множини знаків, зупинемось на «віконцях», 
якими позначені умовні руки і контур живота. Вони чітко 
позначені з лівого боку образу (права частини пластини з кістки 
мамонта, на якій за симетрію були нанесені знаки, не збереглася).

Кількість «віконець», з яких утворена рука, складає 20х2=40. 
Кількість «віконець» контуру живота 8х2=16. Разом 40+16=56. 

 Іл. 8.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

202

Це множина, що позначає двох богинь (28+28=56). Якщо до цієї 
множини додати таку саму кількість «віконець», що, за ідеєю, 
позначала другу руку й контур живота, то матимемо множину: 
56+56=112, що складала пантеон із чотирьох Богинь місяців: 
28х4=112. Виходить, що вже люди палеоліту сформували 
міфологічний свтогляд, в якому фігурувала не одна богиня 
місяць, а пантеон з чотирьох місяців. Це те ж саме, що ми бачили 
в орнаментах трипільців. Характерно, що тут є й інша множина 
знаків, яка має причетність до пантеону. На контурі живота 
нанесена множина знаків: 16+16=32 — склад божеств пантеону. 

На образі Моравської Богині можна простежити також 
моделювання 28-членної структури на Тілі жінки. Внизу сідниці 
зображені у вигляді семи еліпсів. Семи знаками (п’ятьма еліпсами 
і двома драбинками обабіч) передана двійка грудей. Сім знаків 
(пять груп знаків-драбинок і два промені, що обрамляють голову 
сектор) є на умовній голові. Сідниці (вульва), двійка грудей і 
голова у давній символіці фігурували як сімки (жіночі символи). 
Чотири сімки складають 28. Це іще один аргумент на користь 
висновку, що ця Богиня втілювала місяць.

Звідси випливає, що міфологія Богині місяця (сімка, 28, 
пантеон з 32 божеств) існувала уже в пізньому палеоліті задовго 
до виникнення неолітичних культур. 

Вплив структур місяця на структурування сфер Космосу, 
Тіла Богині і Дерева. Розглянувши структури місяця і Богині, що 
його втілювала, можна перейти до аналізу впливу цих структур 
на структурування Космосу, Тіла Богині і Дерева. Для вчених 
важливо встановити, коли, на якому етапі еволюції людства ви-
ник упорядкований світ (Космос) і що функціонувало як чуттє-
ва модель цього світу. 

Авторитетний радянський учений В.  Топоров вважав, що 
упорядкування Космосу постало завдяки появі Дерева як мо-
делі Космосу. Воно, на його думку, втілювало основні категорі-
альні визначення (просторово-часові та ін.), які функціонували 
як загальні орієнтири у світі. На його думку, ця модель виникла 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

203

в кінці палеоліту – на початку 
неоліту. До цього, вважав він, 
в уявленнях людей про Космос 
панував хаос (Топоров 2010, 
с. 210). Автор у попередній ро-
боті (Причепій, 2018) висунув 
концепцію, за якою першою 
моделлю Космосу було не Де-
рево, а жіночі фігурки (Боги-
ні), які виникли значно раніше 
(принаймні на 10 тис. років) 
в епоху пізнього палеоліту. Ця первісна Богиня, на нашу дум-
ку, втілювала Космос, ототожнювалася з Космосом. Виходячи з 
ряду етнографічних даних, було висунуто гіпотезу, за якою Кос-
мос наші предки ділили на сім сфер. Цими сферами (дальше sph 
лат. sphaere), згідно з нашою гіпотезою, були: 1 sph — підземні 
води; 2 sph — підземелля; 3 sph — поверхня землі; 4 sph — сфера 
життя; 5 sph — піднебесся; 6 sph — сфера семи планет (небеса); 7 
sph — зоряне небо. Підземелля, сфера життя і небеса (2, 4, 6 sph) 
були сферами богинь, основними. Сфери богів часто випускали, 
і космос набував вигляду структури з трьох сфер — підземелля, 
сфери життя і небеса. Ця тричленна структура була найбільш 
поширеною.

Космос давні люди ототожнювали з Тілом Богині, яке вони 
ділили на сім частин (сфер): 1 sph — ноги; 2 sph — сідниці і жі-
ночий статевий орган; 3 sph — пояс; 4 sph — живіт (пупець і гру-
ди); 5 sph — шия і руки; 6 sph — голова (обличчя); 7 sph — че-
реп і волосся. Сідниці, груди і голова втілювали жіночі сфери, 
а решта — чоловічі. Такий поділ Тіла Богині можна бачити на 
цьому артефакті із Сицилії (іл. 9, неоліт, Дж.: Gimbutas, fig.111). 
Тут широкі смуги (сідниці, груди і голова) символізують жіночі 
сфери, а чотири вузькі — чоловічі. Такий самий поділ Тіла Бо-
гині наявний і на образі Богині з Кносу (іл. 10, крито-мікенська 
культура, 9 ст. до н.е. Дж.: Gimbutas, fig.347). Тут також сідниці, 

Іл. 11.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

204

тулуб і голова втілюють жіночі сфери, а ноги, пояс, руки з шиєю 
і череп голови — чоловічі. Частини Тіла Богині і сфери Космосу 
співвідносились. Певні частини Тіла символізували відповідні 
сфери космосу: 2 sph (підземелля і сідниці), 4 sph (сфера життя і 
живіт), 6 sph (сфера семи планет і голова). 

	 Іл. 9.	 Іл. 10. 

Автор усвідомлював деяку штучність поділу Космосу і Тіла 
Богині на сім сфер. Зі спостереження світу не можна виснувати, 
де кінчається поверхня землі і починається підземелля, чому 
води фігурують нижче підземелля. Деяка штучність властива й 
поділу Тіла Богині. Відчувалось, що ця семичленна структура 
походить не з поділу самих Космосу і Тіла Богині, а привнесена 
ззовні і навязана їм. Однак було не зрозуміло, звідки походить 
ця структура. 

Дослідження трипільської символіки відкрило джерела 
сімки сфер. Стало очевидним, що за ними приховується поділ 
циклу місяця на вісім фаз, які могли трансформуватись у сімку 
(скорочену вісімку). Цей поділ фаз завдяки пануванню релігії 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

205

місяця набув статусу структури — патерна, моделі, шаблона, 
який накладався на інші явища. Звідси, на нашу думку, походить 
сім сфер Космосу і сім частин Тіла Богині..

З огляду на це нами була переосмислена послідовність 
формування образів Богині Космосу і Богині місяця. Раніше 
автор був схильний вважати, що Богиня Космос була головною 
Богинею, образ якої сформувався першим у культурі давніх 
людей. Тепер ця послідовність набула іншого вигляду. Стало 
очевидним, що Богиня місяць виникла першою, а Богиня Космос 
(якщо така існувала) сформувалася під впливом Богині місяця.

Дослідження Моравської Богині показало, що на Тілі Богині 
моделювали не лише семичленні, а й 28-ми членні структури. 
Про наявність у давніх людей 28-членної структури Космосу 
свідчать і етнографічні дані. Так у багатьох народів побутувала 
думка про сім небес і сім шарів підземелля. Звідси випливало: 
якщо кожна з жіночих сфер (2, 4 і 6) є сімкою, а сімка є стис-
нутою вісімкою, то семичленний Космос набуває вигляду: 
1+7/8+1+7/8+1+7/8+1=28. Про наявність 28-членної структури 
Космосу автор писав раніше (Причепій 2018, с. 69–76). Ми ба-
чили збіжність цієї структури з 28-денним циклом місяця, але 
тлумачили її як випадковий збіг. Автор іще не мав даних, які б 
свідчили про первинність Богині місяця та вплив її структур на 
структурування Космосу.

Як поєднання образів Богині Космосу і Богині місяця можна 
розглядати цей рисунок 15–13 тис. до н. е. з печери півдня Фран-
ції (іл. 11. Дж.: Gimbutas, fig. 24–2). Сама автор трактує його як 
«дахоподібні знаки, що ймовірно є візуалізацією Богині» (Gim-
butas, р.  15). Погоджуючись з таким визначенням символу, за-
значимо, що його можна трактувати і як позначення Космосу. 
Тут умовний дах можна вважати небом, три лінії внизу — зем-
лею і лінії між «небом» і «землею» — сферою життя. Це три жі-
ночі сфери Космосу. Крім цього, за цим рисунком приховується 
міфологія Богині місяця, чого не помітила М. Гімбутас. Згідно з 
нашою концепцією, кожна трійка ліній є трьома жіночими сим-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

206

волами, тобто семичленною структурою, з якої випущені чоти-
ри символи богів. Звідси випливає, що чотири групи ліній мож-
на розглядати як чотири семичленні структури. А чотири такі 
структури, враховуючи те, що за кожною сімкою приховується 
вісімка, складають пантеон з 32 божеств. Отже, ця композиція 
з трійок ліній фігурує як втілення Богині Космосу і як втілен-
ня Богині місяця. Таким чином, можна констатувати, що струк-
турування Космосу давніми людьми відбувалося під впливом 
структур фаз Місяця.

Структури фаз місяця і Тіла Богині в трипільських орна-
ментах. Про вплив структур фаз місяця на структурування Тіла 
Богині свідчать форми деяких образів з трипільських орнамен-
тів. Одним з найзагадковіших антропоморфних образів у три-
пільській орнаментиці є незвичне зображення людини на посу-
дині з Петрен (іл.  12. Дж.: Мицик, с.  183, за Е  Штерном). Тіло 
її складається з чотирьох частин: сідниці (найнижча частина), 
двох умовних тулубів і голови та чотирьох умовних рук у формі 
драбинок. Для вчених було загадкою, що хотіли сказати творці 
цього образу, подвоюючи тулуб і руки. Після Б. Рибакова за об-
разом закріпилася назва Пуруші — божества чоловічої статі, з 
тіла якого в індуїзмі було утворено світ. 

Проникнути в смислове навантаження образу допомагає 
кількість частин тіла (символів), з яких він утворений. Чотири 
частини тіла й чотири «руки» складають восьмичленну струк-
туру. Нами під час дослідження трипільських орнаментів було 
встановлено, що дра-
бинка часто фігурувала 
в них як чоловічий сим-
вол. Звідси випливає, 
що і чотири драбинки 
образу «Пуруші» слід 
трактувати як симво-
ли богів-чоловіків. До 
цього слід додати, що  Іл. 12.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

207

в архаїчній символіці руки і 
ноги Богині зазвичай фігуру-
вали як чоловічі символи. Що 
стосується сідниці, тулуба і 
голови, то вони в символі-
ці фігурували як позначення 
богинь. Звідси випливає, що 
подвоєнням тулубів у цьому 
образі підкреслюється те, що 
жіночих символів є не три, а 
чотири. Таким чином, образ 
«Пуруші» постає як композиція (структура), конституйована 
з чотирьох жіночих і чотирьох чоловічих символів. Оскільки 
восьмичленна структура у символіці трипільців передавала ві-
сімку фаз місяця, є всі підстави розглядати цей образ як спро-
бу змоделювати за допомогою частин тіла Богині вісімку фаз 
місяця. На підставі цього можна зробити висновок, що фігура 
не має ніякого стосунку до бога Пуруші. Вона є Богинею-Міся-
цем, Богинею, що втілювала вісімку божеств. Про «жіночість» 
фігурки свідчить і кількість «віконець» у драбинках. Нижня 
ліва рука образу утворена з 12, права — 16. Разом — 28 «віко-
нець». У вищій лівій руці «віконець» — 20, якщо стільки ж у 
правій, то матимемо 40. (Підрахунки приблизні, оскільки «ві-
конця» позначені невиразно). 28 і 40 — це множини, що часто 
фігурують у трипільській символіці. Перша позначає Богиню, 
друга — термін вагітності. 

На Тілі Богині моделювали й семичленні структури. Спосіб 
моделювання цих образів аналогічний моделюванню восьмич-
ленної Богині. Чоловічі фази передаються чотирма кінцівками. 
Жіночих фаз у семичленній структурі три і їх символізують три 
частини тіла жінки: сідниці, груди й голова. Подібне моделюван-
ня семичленної структури на Тілі Богині можна бачити на посу-
дині з Фетешт (іл. 13. Дж.: Годенко-Наконечна, іл. 16–14, Руму-
нія, за D.Boghian, S.Ignatescu). 

Іл. 13.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

208

Про символічність образу свідчить (неприродне) зобра-
ження рук і умовних ніг, які в архаїчній символіці позначали 
богів-чоловіків. Трьома жіночими символами, які простежу-
ються на тілі Богині, є великий ромб (сідниці), груди і голова. 
Семичленний образ Богині набув поширення, оскільки в ньому 
зображення Богині було більш природним і він збігався з сімома 
сферами Космосу.

При виключенні зі семичленної структури чотирьох сфер 
богів жіноча фігура ставала тричленною. У цьому разі образ Бо-
гині творився з сідниці- трикутника, грудей-трикутника і голо-
ви. Такий образ можна бачити в орнаменті на горщику з селища 
Гелієшти, Румунія (іл. 14. Дж.: Мицик, с. 159). Він містить мно-
жини знаків у вигляді шевронів і ромбів та двох жіночих фігу-
рок, утворених з трьох частин. Про те, що тут зображена Богиня 
місяць, свідчить кількість шевронів, зображена з правого боку 
(ромб можна розглядати як фігуру, що утворена з двох шевро-
нів). Кількість горизонтально розміщених шевронів у кожному 
орнаменті, враховуючи, що ромб є здвоєним шевроном, дорів-
нює 7+14+7=28; 28+28=56 (дві богині). Орнамент чітко демон-
струє, що образ є Богинею місяцем.

Іл. 14.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

209

Таким чином, можна зробити висновок, що структури жі-
ночих фігурок (Богинь), починаючи з палеоліту (Моравська Бо-
гиня) і включаючи епоху ранніх землеробів, сформувалися під 
впливом структур фаз циклу місяця. 

Дерево і місяць у народних орнаментах. Досліджуючи виник-
нення упорядкованого Космосу, автор раніше вважав, що пер-
шою моделлю Космосу була Богиня, а Дерево як модель виникло 
пізніше. Цей висновок будувався зокрема на тому, що за образом 
Дерева часто проглядала Богиня. Дерево мовби копіювало цю 
першу модель. Тепер після того, як нами було встановлено, що 
Богиня структурувалася під впливом місяця, виникає питання, 
чи не вплинули структури місяця на структурування Дерева?

Розглянемо з цього погляду образи дерева в трипільських 
орнаментах. Виходячи з місця в структурах орнаментів, ми 
ідентифікували їх як позначення жіночих фаз місяця, тобто як 
позначення богинь. Про це, зокрема, свідчать ці два орнаменти 
(іл. 15 і 16).

   

	 Іл. 15.	 Іл. 16. 

На прясельці з Паволочі, Житомирщина (іл. 15. Дж.: Мицик, 
с. 73) зображено чотири дерева і чотири тваринки. Це восьмич-
ленна структура. На мисці із с. Чичиркозівка (іл. 16. Дж.: Ми-
цик, с.  69) зображено чотири дерева. Це чотиричленна струк-
тура. Така структура постає при виключенні з восьмичленної 
символів богів. Отже, ми маємо підстави ідентифікували дерево 
як символ богинь. Чотири дерева символізують чотири жіночі 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

210

фази. Орнамент свідчить про ототожнення богинь фаз місяця і 
Дерева. Звідси випливає, що місяць як прадавня модель Космо-
су підлаштовував під себе, під свої структури Дерево як модель 
Космосу, що виникла недавно.

Для виявлення ознак структур місяця в образі Дерева ми 
звернемося до образу Дерева в орнаментах подільських рушни-
ків, у яких, за нашими висновками, добре збереглися структури 
давніх орнаментів. Так, на орнаменті рушника із с. Студена, Ві-
нниччина (іл. 17. Дж.: Причепій, Причепій, № 52) образи Дерев 
передають сім сфер космосу. Тут дві темні широкі «гілки» і «го-
лівка» символізують жіночі сфери: підземелля, сферу життя і не-
беса. Дві вузькі гілки з S-символами, а також вузька гілка нижче 
голівки і «вусики» над голівкою — чотири чоловічі сфери. Таким 
чином, перед нами семичленна структура, яка передає Космос, 
що структурований фазами місяця. 

Крім вертикального структурування Космосу на Дереві, у 
деяких орнаментах простежується і горизонтальне структуру-
вання. Так, на орнаменті цього рушника із с. Студена (іл. 18. Дж.: 
Причепій, Причепій, № 129) дерево має три вертикальні рівні, 
які символізують три жіночі сфери Космосу. На кожному з рів-
нів горизонтально розміщені по три жіночі символи: підземел-
ля — ваза з двома квітками обабіч; сфера життя — дерево життя 
біля стовбура і дві квітки обабіч та небеса — центральна квітка 
вгорі і дві обабіч. (На жаль, тут не можна навести детальну аргу-
ментацію щодо визначення цих символів як жіночих). Виникає 
питання, чим зумовлена горизонтальна трійка жіночих симво-
лів? Якщо вертикальний поділ зумовлений поділом Космосу, то 
що стоїть за поділом на горизонтальні трійки?

Відповідь на це питання прихована в трипільських орнамен-
тах. У них на кожній з трьох сфер Космосу містилася семичлен-
на структура місяця. Якщо випустити з цієї структури симво-
ли богів, вона стає тричленною. Тому за трьома вертикальними 
«поверхами», на кожному з яких розміщено тричленні структу-
ри, слід вбачати три семичленні структури. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

211

Оскільки сімка є вісімкою, то 8х3=24. А коли врахувати, що 
з вертикальної тричленної структури випущені чотири чоловічі 
сфери, то 24+4=28. Отже, Дерево з трьома рівнями по вертикалі 
і трьома жіночими символами на кожному з рівнів (по горизон-
талі) є символом циклу місяця.

Варта уваги і символіка квітів на цьому Дереві. Основними 
є чотири однакових квітки і подібна до них п’ята вгорі. Якщо 
квіти  — богині, а в трипільців богині фігурують як сімки або 
вісімки, то чотири богині: 4х7=28 (місяць), а 5х8=40 (термін ва-
гітності жінки в тижнях). Це основні множини трипільських 
орнаментів. 

  
 

	 Іл. 17.	 Іл. 18.

З розглянутого випливає важливий висновок, згідно з яким 
у народній орнаментиці міфологія місяця не канула в Лету. Вона 
трансформувалась у міфологію Дерева. За структурами, які 
властиві образу Дерева, приховані структури місяця.

Висновки. Міфологія місяця, його структури й пантеон бо-
жеств виникли ще в часи пізнього палеоліту. Ця міфологія буду-
валася навколо восьми фаз світила, які втілювали богині й боги. 
Вона чітко простежуються в трипільських орнаментах, у яких 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

212

місяць з поділом його циклу на восьми- і семичленні структури 
є центральною фігурою. Семичленна і 28-членна структури мі-
сяця відіграли головну роль у структуруванні давніми людьми 
Космосу, Тіла Богині і Дерева. Такий підхід відкриває нову пер-
спективу в розумінні формування моделей Космосу (переходу 
від Хаосу до Космосу).

Література:
1.	 Бурдо, Н.Б. (2010). Декоративне мистецтво доісторичної епохи: Енео-

літ / Н. Б. Бурдо //Історія декоративного мистецтва України. У 5-ти 
тт. [гол. ред. Г. Скрипник];НАНУ, ІМФЕ ім. М. Т. Рильського. — К., — 
Т. І. — С. 47–88).

2.	 Годенко-Наконечна, О. П. (2017). Трипільська орнаментика: типологі-
зація, інтерпретація, семантичні, художні та функціональні особли-
вості. Дис…на здобуття наук. ступеня канд. мистецтвознав., Київ. 

3.	 Голан, А. (1994). Миф и символ. (2-е изд,). Москва: Русслит, — 375 с.
4.	 Енциклопедія трипільської цивілізації (2004  а) [редкол.: Л.  М.  Ново-

хатько (голова), М.  І. Сенченко, Т.  І.  Іжевська, С. О. Тарута та ін.]. – 
К.: Укрполіграфмедіа, — Т. 1, кн. перша / Ред. М. Відейка, Н. Бурдо. — 
704 с.

5.	 Енциклопедія трипільської цивілізації (2004. б) [редкол. : Л. М. Ново-
хатько (голова),М. І. Сенченко, Т. І. Іжевська, С. О. Тарута та ін.]. — К. : 
Укрполіграфмедіа, — Т. 1, кн. друга /ред. С. Ляшка, Н. Бурдо, М. Відей-
ка. —54 с.

6.	 Причепій, Є.М (2018). Богиня-Космос і сімка божеств у первісних міфо-
логічних уявленнях. Київ: Інститут культурології НАМУ.

7.	 Ткачук, Т.М. (2005). Знакові системи трипільсько-кукутенської куль-
турно історичної спільності. Вінниця.

8.	 Топоров, В.Н. (2010). Мировое дерево. Универсальные знаковые ком-
плексы. Москва, т. 1.

9.	 Gimbutas, M. (2001). The Language of Goddess. (1st edition). New York: 
Thames & Hudson.

10.	 Рryczepii Ye. (2024). Seven-membered structure of the moon cycle and 
the «running spiral» ornament on Trypillian ceramics — «Interdisciplinary 
Cultural and Humanities Review», Том 3, № 1, с. 6–17 DOI: 10.59214/cultu
ral/1.2024.06; Language: EN

	
	



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

213

	 References
1.	 Burdo, N. B. (2010). Dekoratyvne mystetstvo doistorychnoi epokhy : Eneolit 

/ N. B. Burdo //Istoriia dekoratyvnoho mystetstva Ukrainy. U 5-ty t. [hol. red. 
H. Skrypnyk];NANU, IMFE im. M. T. Rylskoho. – K., – T. I. – S. 47–88).

2.	 Gimbutas, M. (2001). The Language of Goddess. (1st edition). New York: 
Thames & Hudson.

3.	 Hodenko-Nakonechna, O.P. (2017) Trypilska ornamentyka: typolohizatsiia, 
interpretatsiia, semantychni, khudozhni ta funktsionalni osoblyvosti. Dyser-
tatsiia na zdobuttia naukovoho stupenia kandydata mystetstvoznavstva, 
Kyiv.

4.	 Holan, A. (1994). Myf y symvol. (2-e yzd,). Moskva : Russlyt.– 375 s.
5.	 Entsyklopediia trypilskoi tsyvilizatsii (2004  a) [redkol. : L. M. Novokhatko 

(holova), M.  I.  Senchenko, T.  I.  Izhevska, S.  O.  Taruta ta in.].  — K.: 
Ukrpolihrafmedia, — T. 1, kn. persha / Red. M. Videika, N. Burdo. — 704 s.

6.	 Entsyklopediia trypilskoi tsyvilizatsii (2004 b). [redkol. : L. M. Novokhatko 
(holova),M. I.  Senchenko, T.  I.  Izhevska, S.  O.  Taruta ta in.].  — K.: 
Ukrpolihrafmedia,  — T.  1, kn. druha / Red. S.  Liashka, N.  Burdo, 
M. Videika. — 654 s.

7.	 Prychepii, Ye.M (2018). Bohynia-Kosmos i simka bozhestv u pervisnykh 
mifolohichnykh uiavlenniakh. Kyiv: Instytut kulturolohii NAMU.

8.	 Рryczepii Ye. (2024). Seven-membered structure of the moon cycle and 
the «running spiral» ornament on Trypillian ceramics –« Interdisciplinary 
Cultural and Humanities Review» Том  3, №  1, с.  6–17 DOI: 10.59214/
cultural/ 2024.06; Language: EN

9.	 Tkachuk T.M. (2005). «Znakovi systemy trypilsko-kukutenskoi kulturno isto-
rychnoi spilnosti». Vinnytsia.

10.	 Toporov V.N. (2010). Myrovoe derevo. Unvіersalnуe znakovуe kompleksу. 
Moskva, t. 1.

	 Ілюстрації подані за джерелами:
1.	 Годенко-Наконечна О.П.  (2017). Трипільська орнаментика: типологі-

зація, інтерпретація, семантичні, художні та функціональні особли-
вості: Дис… на здобуття наук. ступеня канд. мистецтвознав., Київ. 

2.	 Енциклопедія трипільської цивілізації (2004). [редкол.: Л. М. Новохать-
ко (голова), М. І. Сенченко, Т. І. Іжевська, С. О. Тарута та ін.]. — К. : 
Укрполіграфмедіа — Т. 2, кн. 1 / Ред. С. Ляшка, Н. Бурдо, М. Відейка. 

3.	 Мицик В.Ф. (2006). Священна країна хліборобів.  — Київ: Такі спра-
ви, — 262 с.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

214

4.	 Причепій Є., Причепій Т. (2020). Вишивка Східного Поділля  — Київ, 
Родовід. 

5.	 Ткачук Т.М. Знакові системи трипільсько-кукутеньської культурно 
історичної спільності». Вінниця, 2005.

6.	 Gimbutas, M. (2001). The Language of Goddess. (1st edition). New York: 
Thames & Hudson.

	 Illustrations are taken from books:
1.	 Gimbutas, M. (2001). The Language of Goddess. (1st edition). New York: 

Thames & Hudson.
2.	 Hodenko-Nakonechna O.P. (2017). Trypilska ornamntyka:typolohizatsiia, 

interpretatsiia, semantychni, khudozhni ta funktsionalni osoblyvosti. Dyser-
tatsiia na zdobuttia naukovoho stupenia kandydata mystetstvoznavstva, 
Kyiv.

3.	 Entsyklopediia trypilskoi tsyvilizatsii (2004) [redkol.: L. M. Novokhatko (ho-
lova), M. I. Senchenko, T. I. Izhevska, S. O. Taruta ta in.]. — K.: Ukrpolihraf-
media. — T. 2 kn. 2 / Red. S. Liashka, N. Burdo, M. Videika. 

4.	 Mytsyk V.F. (2006). Sviashchenna kraina khliborobiv. Kyiv, Taki spravy, — 
262 s.

5.	 Prychepii Ye., Prychepii T. (2020). Vyshyvka Skhidnoho Podillia. Kyiv, 
Rodovid. 

6.	 Tkachuk T.M. (2005). Znakovi systemy trypilsko-kukutenskoi kulturno isto-
rychnoi spilnosti. Vinnytsia.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

215

Микита СУРНІН,
магістр режисури, Інститут культурології

Національної академії мистецтв України 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3768-5026

surninmykyta@gmail.com
УДК 316.7

ПОПУЛЯРНА КУЛЬТУРА ТА ПОПУЛЯРНЕ КІНО: 
АНАЛІЗ ІСНУЮЧИХ ТЕОРІЙ

Анотація. Статтю присвячено проблемі аналізу напра-
цювань західними дослідниками теоретичної бази популярної 
культури та популярного кіно Голлівуду як частини популярної 
культури. Зроблено висновок про те, що термінологічно в захід-
ній гуманітаристиці популярна культура і масова культура – не 
синонімічні поняття. Відмінність популярної культури від масо-
вої полягає в тому, що масова культура звернена до певного уні-
версального адресата, тоді як популярна культура, у своєму різ-
номанітті, пропонує свою продукцію безлічі внутрішньо різним 
адресатам. Популярне кіно – полісемантичне кіно, звернене до 
всіх реципієнтів (незалежно від віку, статі, освіти, стану тощо), 
і має розважальну та компенсаторну складову кіногероя. Про-
аналізовано тематично-змістове наповнення кінопродукції, ви-
значено основні чинники, які використовуються для створення і 
популяризації позитивного образу «непрофесійних професіона-
лів», образу новітнього кіногероя сучасної соціокультурної дійс-
ності. Визначено, що масофікація як процес і результат глобаль-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

216

ного впливу популярного кіно на мислення людей виявляється 
у формуванні картини світу, що представляє собою когнітивні 
структури сприйняття дійсності. Це призводить до створення 
особливої медіакартини світу, що є результатом постійної ін-
формаційної експансії, спрямованої на розуміння світу, і спри-
чиняє постійну маніпуляцію змістом свідомості особистості. 
Кінопродукція тут імітує реальність, створюючи візуально-вер-
бальні картини, які мають прямий вплив на психіку й поведінку 
людей, формуючи суспільні стереотипи.

Ключові слова: масова культура, елітарна культура, високе 
мистецтво, низьке мистецтво, кітч, популярна культура, попу-
лярне кіно.

Постановка проблеми. Тематика суспільних стереотипів 
є однією з найактуальніших проблем у сучасній медіакультурі 
взагалі та кінопродукції зокрема. Проблемою дослідження є по-
треба культурологічної рефлексії образу «непрофесійного про-
фесіонала» як складової аксіосфери та інструмента трансляції 
культурної мікроідентичності. Розв’язання зазначеної проблеми 
має велике значення для сфери професійного конструювання, в 
якій кіностереотипи виявляються культурними кодами й пре-
зентуються у вигляді сконструйованого образу з визначеними 
нормами поведінки, які містяться в поведінкових патернах пер-
сонажів кіносюжету. Це має неабияке значення як для розумін-
ня практик соціалізації, так і діяльності культурних індустрій, 
які через кінопродукцію створюють патерни для наслідування в 
професійному сегменті.

Дослідження і публікації. Передумовою теоретико-культу-
рологічної рефлексії професійної принадності слугувало фор-
мування класичної раціональності, для якої є типовими такі 
особливості: континуальне розуміння професіоналізму; впису-
вання професійності в культурне середовище і її залежності що-
до соціальної дійсності. Це відображає конструйовані в культурі 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

217

та суспільстві образи людей та соціальних груп в їхньому цінніс-
ному, інтелектуальному та соціально-практичному компоненті. 
Створення попиту на окремі професійні функції набуло в рам-
ках системи індустріального виробництва наприкінці XX  сто-
ліття відповідного масштабування. Процес масштабування 
відбувався засобами кінопродукції, як складника духовної куль-
тури та однієї з практик генерування культурних кодів, у яких 
певна спільнота здобуває сенсожиттєву ідентичність. 

Методологічною базою дослідження є роботи, присвячені 
проблемам екранної культури як особливого засобу освоєння 
культури (І. Зубавіна, Т. Кохан, О. Оніщенко, В. Скуратівський, 
Г. Чміль), антропології та онтології кіно (Ф. Бордман, Ж. Дельоз, 
Н.  Керролл, М.  Халава-Сархольц, З.  Алфьорова, Д.  Петренко, 
Л.  Брюховецька), структурно-функціоналістські та інституціо-
налістські соціологічні теорії мистецтва (Х. Д. Данкан, М. Аль-
брехт, Дж. Дікі, П. Бурдьє), а також культурологічні, мистецтвоз-
навчі, соціологічні теорії, понятійно-категорійний апарат яких 
утворює підґрунтя для аналізу предмета дослідження. До цих 
теорій, зокрема, належать структуралізм К. Леві-Сторсса, А. Мо-
ля, М. Фуко, Ж. Лакана, постструктуралізм Р. Барта, Ж. Дерріда, 
Ю. Кристевої, У. Еко, Л. Гольдмана, семіотичні теорії Ю. Лотма-
на, Р. Барта, К. Метца, У. Еко, Ж. Мітрі, Р. Стема, А. Шаффа. 

У різних аспектах названі автори розглядають у своїх працях 
мистецтво як аксіосферу культури та сукупність знакових сис-
тем, аналізують культурні тексти в контексті символотворчості, 
наголошуючи на наявності в мистецтві універсальних інварі-
антних структур, прихованих від свідомості, але визначальних 
щодо реакції людини, розглядають кіномистецтво в контексті 
питання верифікації людиною ставлення до навколишнього сві-
ту, аналізують знакові системи кінотекстів.

Структуралістська методологія дала змогу авторові виділи-
ти з усього масиву творів кіномистецтва ті, в яких можна по-
бачити певні подібні риси (у виразних засобах презентації про-
фесіоналізму/непрофесіоналізму; однотипності трансльованої 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

218

інформації щодо створення сприятливого образу кіногероя у 
глядача; орієнтації на певні ціннісно-нормативні структури, які 
прищеплюються аудиторії як сучасні й актуальні та прагматичні 
інтенції). У досліджених кінотекстах виділені елементи, з яких 
складається цілісний образ і є невід’ємною характеристикою кі-
ногероя як, наприклад, схильність до виправдовувань, псевдоде-
мократизм у військових організаціях, розуміння завдань тощо. 
Порівняльний аналіз цих елементів спрямований на виявлення 
стабільних правил перетворення аксіосфери і дає можливість 
моделювати всі можливі варіанти сучасного кіновиробництва 
Голлівуду. Верифікація отриманих комбінаторних характерис-
тик шляхом подібного аналізу проводиться на представлених 
у статті кінотворах, що дають можливість авторові побудувати 
компаративно-аналітичну модель аналізу виражених у цих тво-
рах культурних мікроідентичностей та трансльованих через них 
культурних кодів.

Х. Д. Данкан з позицій соціального інституту, розглянувши 
його структуру, дійшов висновку, що в системі «кінотвір – кри-
тик – публіка» вирішальна роль належить критику як посе-
реднику між глядачем і митцем, бо він у своїй особі презентує 
цінності, необхідні для виживання групи. Але аналіз інституту 
через структурні ланки «митець – критик – публіка» Х. Д. Дан-
кана є неповним, бо він обходиться без основного, а саме: без 
художнього твору. Цікаво те, що науковець по суті повторює 
думку, висловлену О. Вайльдом в есе «Критик як митець» (1891), 
в якому відомий англійський письменник ставить критика на рі-
вень вищий за митця.

Метою дослідження М. Альбрехта є аналіз відносин виключ-
но внутрішньо інститутських (тобто відносин між структурни-
ми компонентами). На противагу Х. Д. Данкану М. Альбрехт вва-
жає, що основою для виділення самого поняття кіномистецтва 
як соціального інституту повинна бути кінострічка (в нашому 
випадку кіносюжет, кінотекст) як цінність. Згідно з цією пози-
цією вже за самим кінотвором закріплюється роль критерію чи 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

219

субординатора інституціональної структури суспільства. Зна-
чуща для нашого дослідження ідея автора полягає в урахуванні 
впливу домінантних відносин у суспільстві на кіномистецтво, 
який реалізується не прямо, а через систему внутрішньо-про-
фесійних відносин, сприяючи закріпленню й розвитку одних 
цінностей і периферизації/маргіналізації інших. Політичні, ідео-
логічні, юридичні відносини, що домінують у суспільстві, діють 
як мутаційний фактор, який призводить до різних (видових, 
жанрових, формальних, змістовних) новацій у кіномистецтві. 
Дж. Дікі у книзі «Мистецтво й естетика. Інституційний аналіз» 
виділив дві основні риси художнього твору: соціальність і ство-
реність. Дж. Дікі акцентує увагу на дослідженні того механізму 
в суспільстві, який відповідальний за соціальність, бо без неї 
об’єкт, (незважаючи на жодну досконалість, неперевершеність 
і так далі) за однією ознакою – «створеність», ще твором мисте-
цтва не стає, або, точніше, не набуде його статусу. Саме цей ме-
ханізм, що перетворює об’єкт на мистецтво (наділяє його таким 
статусом), у Дж. Дікі називається соціальним інститутом, а його 
аналіз має дати відповідь на питання, що хвилюють кінознав-
ців, критиків і, нарешті, просто любителів кіно. Використовую-
чи таку методологію, Дж. Дікі висуває ще питання про те, бути 
чи не бути об’єкту мистецьким твором повністю залежить від 
тієї інституціональної структури, у якій він міститься, тобто від 
тих соціальних груп, які відповідають за зміст, поширення (про-
даж) і сприйняття твору, і саме вони й наділяють його статусом 
мистецтва. Таким чином, твір кіномистецтва – це такий продукт 
діяльності людини, якому був присвоєний статус художності 
громадською інституцією (Doulas, 2014, с. 7–10).

Значущою є й робота Ж.  Дельоза «Кіно», в якій автор ви-
суває кінематографічну теорію, власне, «не про кіно, а про кон-
цепції, які породжує кіно, а також про їхній зв’язок з іншими 
концепціями і практиками» (Чміль, 2020, с. 35). Не можна також 
не погодитися з думкою Г. Чміль щодо того, що «екранний ви-
мір людського буття виконує подвійну функцію: він і забезпечує 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

220

адекватне відображення актуальних соціокультурних процесів, 
і водночас формує нову парадигму мислення, здатну на таке 
відображення. Мислення, конституйоване екранним дискур-
сом, – це процесуальність «онтологічно позитивного» (у дельо-
зівському сенсі) продукування афектів і «зустрічей»» (Чміль, 
2020, с.  45). Додамо, що «екран», у нашому контексті кінотвір, 
додає образно-конституюючу силу глядачеві за допомогою, за 
висловом М. Халава-Сархольц, «всеохоплюючої Волі до Бачен-
ня» (Halawa-Sarholz, 2021, с. 579), сприймання в кінотексті того, 
що хочеться бачити. «Замість того, щоб визначати можливість 
«буття» картини, глядач визначається об’єктом свого сприй-
няття» (Halawa-Sarholz, 2021, с. 580). При цьому культурний код 
(сенс, що трансльований крізь призму художнього продукту як 
носія інформаційного повідомлення (Moles, 1971), кінотекст має 
такі наративи, які охоче сприймаються реципієнтами. «Передба-
чення режисером очікувань своєї аудиторії керує його режисер-
ськими рішеннями, а очікування аудиторії щодо цих очікувань 
керують їхніми інтерпретаційними судженнями» (Laner, 2021, 
с. 17). 

Беззастережне значення для цієї роботи має аналіз праць із 
семіотики кіно, адже, як слушно стверджував Ю. Лотман, творці 
фільмів щось хочуть сказати глядачеві, але для того, щоб зро-
зуміти їхнє послання, потрібно знати його мову. Р.  Барт, розу-
міючи кіномистецтво як семіологічну систему, наголошував на 
комунікативній функції кінотексту. Теоретик вводить поняття 
«комунікаційний ланцюг», який складається з відправника пові-
домлення, його отримувача, означуваного (сюжет) та означника, 
який актуалізує означуване. 

Наприкінці 1960-х рр. з’являється теорія, в якій кіно розгля-
дається не як відображення реальності, а як знакова система з 
власними кодами, як природна мова. На противагу цієї теорії 
К. Метц наголошує на тому, що кіно – це мова реальності, сут-
ність якої полягає в трансформації світу в текст. «У 1970-х роз-
вивається напрям «текстологія фільму», мета якого: виявлення 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

221

кіностилю через «методичний аналіз окремих творів». У цьому 
напрямі загальна теорія кіно як системи поступилась місцем 
конкретним аналізам «кінотекстів» (Брюховецька, 2011, с. 26). 

На межі ХХ  –  ХХІ  ст. інтерес до проблеми «прочитання» 
кінотекстів залишається актуальним (Ф. Бордман, Н. Керролл, 
Р. Стелл, М. Халава-Сархольц, Г. Кохан, О. Оніщенко, Г. Погреб-
няк, Г.  Чміль та ін.), однак питання семантико-стилістичних 
особливостей формування персонажів «некомпетентних про-
фесіоналів» у голлівудському кіно майже не досліджено, чим і 
обумовлюється актуальність цієї роботи. 

Мета статті  – проаналізувати семантико-стилістичні осо-
бливості формування образів-моделей «професійної некомпе-
тентності» як специфічної аксіосфери та інструменту трансляції 
культурних кодів у кінотекстах кінопродукції Голлівуду. Описа-
ти та структурувати ключові тематично-сюжетні інтенції окре-
мих кіножанрів в аспекті трансляції культурних кодів голлівуд-
ським кінематографом. Прикладами будуть слугувати різні за 
жанрами популярні кінотвори – фільми та серіали (лайв-екшн 
та мультиплікація), які були позитивно сприйняті глядацькою 
аудиторією.

Виклад матеріалу дослідження. Актуальність теми дослі-
дження. Кінець ХХ – початок ХХІ ст. ознаменувався тим, що по-
пулярна культура стала визначальним засобом впливу на люд-
ську цивілізацію через проголошувані нею цінності, погляди, 
настанови та форми самовираження. Популярна культура — це 
культура повсякдення. Сучасна людина формується під впли-
вом образів популярної культури, яка супроводжує її скрізь. Ця 
культура мінлива, вона концентрує в собі найважливіші питан-
ня повсякдення і водночас є фільтром, через який людина ди-
виться на навколишній світ, і інструментом, за допомогою якого 
ми зустрічаємося зі світом. Одним із найбільш значущих спо-
собів впливу популярної культури на суспільство є її здатність 
формувати переконання реципієнтів та їхні погляди. Популяр-
ні фільми та телешоу часто зображують певні стилі життя або 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

222

ідеології як бажані або жадані. Зображення певних соціальних 
проблем у популярних медіа може підвищити обізнаність і при-
звести до соціальних змін. Домінування популярної культури 
розглядається часто як відхилення від норми, загроза, патологія. 
На наш погляд, таке розуміння популярної культури є хибним, 
адже на сьогодні це нова форма реалізації соціального світу чи 
черговий етап змін у способі функціонування та організації су-
спільства. 

У науковому обігу в Україні поняття «популярна культура» 
опрацьовано недостатньо, а поняття «популярне кіно» не вико-
ристовується як окреме, а лише як синонім до поняття «масове 
кіно». Однак, слід зазначити, що відмінність в цих поняттях все 
ж існує. У зв’язку з цим видається актуальним і доцільним роз-
глянути наявні підходи до інтерпретації популярної культури 
та популярного кіно. Необхідним також уявляється уточнення 
визначення поняття «популярна культура», адже його, з одного 
боку, використовують як синонім поняття «масова культура», 
з іншого,  – з огляду на етимологію (від лат.  popularis  – народ-
ний) – пов’язують з народною культурою. «Популярна культура 
складається з аспектів поглядів, поведінки, вірувань, звичаїв і 
смаків, які визначають людей будь-якого суспільства. Популяр-
на культура – це, в історичному використанні терміна, культура 
народу» [1]. Відсутність чіткого визначення того, чим є попу-
лярна культура, і необхідність його уточнення також становить 
актуальність роботи.

Оскільки поняття «популярна культура» часто розглядають 
як синонім поняття «масова культура», розпочнемо з розгляду 
останнього для того, щоб з’ясувати, чи насправді «масове» та 
«популярне» є тим самим явищем. Як відомо, масова культу-
ра – це продукт індустріальної та постіндустріальної доби, по-
роджений масовим суспільством, масовим споживачем. «Осо-
бливостями масової культури є загальнодоступність, серійність, 
можливість машинної відтвореності, що має свій знаковий код, 
який багатьма мільйонами людей сприймається як повноцінний 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

223

еквівалент самої реальності»  [2, с.  66]. Поняття «масова куль-
тура» у науковий обіг увів німецький філософ М. Горкгаймер у 
1941 р. у роботі «Мистецтво і масова культура». Д. Макдональд 
у роботі «Теорія масової культури» (1944) писав: «Протягом 
останніх ста років західна культура фактично була двоїстою: 
вона охоплювала як традиційний жанр – назвемо його вищою 
культурою  –  увічнений у підручниках, так і масову культуру, 
яку оптом викинули на ринок. Ремісники масової культури вже 
давно розвивають діяльність, використовуючи старі форми 
мистецтва. Іноді це називають популярною культурою, але ми 
думаємо, що масова культура є більш точним терміном, тому що 
вона відрізняється тим, що є виключно і безпосередньо предме-
том масового споживання, як жувальна гумка» [18]. У цій статті 
автор представляє історичні передумови виникнення масової 
культури, її особливості, а також шукає спільні риси з народним 
мистецтвом, зазначаючи те, що «масова культура є певною мі-
рою продовженням старої народної творчості, яка в минулому 
була культурою звичайного середнього класу. Масова культура 
нав’язується зверху. Її реципієнти – пасивні споживачі, участь 
яких обмежується вибором між купівлею та відмовою від неї» 
[19]. Отже, згідно з Д. Макдональдом, популярна культура пере-
дувала масовій та існувала паралельно з народною культурою. 

Слід зазначити, що явище масової культури як наслідок кри-
зи європейської культури почало вивчатися значно раніше (до 
М. Горкгаймера та Д. Макдональда). Так, Х. Ортега-і-Гассет у ро-
боті «Бунт мас» (1929) одним з перших зафіксував феномен ви-
никнення «масової свідомості» в європейському менталітеті. У 
іспанського філософа маса перетворюється на натовп, представ-
ники якого займають домінуючі позиції в ієрархії соціальних 
структур і нав’язують власні псевдоцінності іншим соціальним 
рухам. Теоретик підкреслює, що головною характеристикою лю-
дини з маси є фізична інертність. 

Американський соціолог і антрополог К. Гірц у роботі «Ін-
терпретація культур» зауважував, що масова культура створює 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

224

умови масової ідентифікації й породжує націоналістичні еліти. 
Схожу думку висловлює У. Еко в роботі «Вічний фашизм», за-
значаючи, що в масовому суспільстві створюються умови підоз-
рілості до інтелектуального світу, остраху критики, націоналіз-
му, фрустрації середнього класу тощо, як наслідок з’являється 
масовий елітаризм, в якому кожного виховують героєм і для та-
кого суспільства: «героїзм – це норма. Культ героїзму пов’язаний 
з культом смерті. Героєві ур-фашизму (вічного фашизму – М. С.) 
померти немає терпіння як хочеться. У героїчному нетерпінні 
йому набагато частіше трапляється вбивати інших» [5, с. 75]. 

Протягом ХХ століття феномену масової культури було при-
свячено багато досліджень як зарубіжних, так і українських до-
слідників. Назвати імена всіх у цій роботі не уявляється можли-
вим. Насамперед назвемо таких теоретиків, як Т. Адорно, Р. Барт, 
Д. Белл, В. Беньямін, Ж. Бодріяр, К. Гірц, У. Еко, Д. Макдональд, 
Г.  Маркузе, Р.  Міллс, Ф.  Ніцше, Х.  Ортега-і-Гассет, П.  Сорокін, 
А. Тойнбі, О. Шпенглер, Е. Фромм та ін. В українському науко-
вому просторі проблемам масової культури присвячені роботи 
таких вчених, як К. Баранцева, С. Безклубенко, Р. Безугла, І. Бон-
даренко, В. Бушанський, Т. Гундорова, Н. Жукова, С. Кримський, 
Б. Кухта, Н. Марчук, О. Олійник, К. Станіславська, Г. Чміль та ін. 
Переважна більшість теоретиків, які вивчали феномен масової 
культури, підкреслюють її негативний вплив на процеси культу-
ротворення, зазначаючи, що масова культура – це своєрідна су-
блімація інстинктів і бажань, завдяки чому індивід знаходиться 
в перманентному прагненні до споживання. Як зазначає І. Бон-
даренко, «найбільш концентроване втілення масової культури – 
кітч (від нім. Кitsch – халтура, несмак, штамп)» [1, с. 172].

У роботі поняття «масова культура» ми розуміємо як специ-
фічний різновид культури, основною метою якої є задоволення 
потреб і смаків масової аудиторії. Продукти масової культури 
мають серійний і стандартизований характер, оскільки процес 
їх створення здійснюється за аналогією з поточно-конвеєрним 
виробництвом та поширюється за допомогою техніки масмедіа, 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

225

звертаючись до мас. Відповідно «масове мистецтво» створюєть-
ся для масової людини. Масова людина – людина з масовою сві-
домістю. Головна характеристика масової людини: вона «як усі». 

Щодо розроблення понять «популярна культура» та «попу-
лярне кіно»... Як вже зазначалось, у науковому обігу в Україні 
поняття «популярна культура» опрацьовано недостатньо, а по-
няття «популярне кіно» не використовується як окреме, а лише 
як синонім поняття «масове кіно». Зауважимо, що в 2016 році в 
Україні Ковбасюк С. А. захистила дисертацію на тему «Популяр-
на культура ранньомодерних Нідерландів (1480-ті – 1580-ті рр.)» 
за спеціальністю 07.00.02 – Всесвітня історія. Робіт у галузі куль-
турології, в яких би аналізувався феномен популярної культури, 
в Україні не існує. Повертаючись до праці С. Ковбасюк, зауважи-
мо, що авторка, визначаючи поняття популярної культури пише: 
«Вона не є народною в значенні, створеної народом для народу, 
як і не є масовою (адже про масове виробництво можливо гово-
рити лише з часів індустріалізації), але певним синтезом «вели-
кої» та «малої» традиції, до якого долучаються в різний спосіб 
всі верстви суспільства» [4, с.  193]. Під «великою» та «малою» 
традицію С. А. Ковбасюк розуміє «взаємодії між ідеями «вченої» 
культури та «низової» [4, с. 26]. Віддаючи належне авторці, за-
уважимо, що, на наш погляд, визначення поняття «популярна 
культура» потребує доопрацювання й уточнення. 

З кінця 1970-х – початку 1980-х років предметом спеціаль-
ного аналізу популярна культура стала в англо-саксонських 
Cultural Studies1 і постаналітичній американській естетиці 
(Р. Гоґґарт, Р. Вільямс, Е. Томпсон, С. Холл, Дж. Фіске, Д. Сторі). 
Так, Р. Гоґґарт, Р. Вільямс, Е. Томпсон наголошують на тому, що 
починаючи з середини ХХ  ст. популярну культуру поступово 
починає витісняти культура масова. При чому першу вони ро-
зуміють як культуру робітничих класів, яка щось дає розуму і 
душі, а другу як культуру споживання. 

Дж. Фіске (британський та американський філософ, дослід-
ник масмедіа та популярної культури) у роботах «Телевізійна 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

226

культура» та «Нерозуміння популярної культури» висловлює 
припущення, що популярна культура – це передусім процес, дія, 
яку аудиторія здійснює щодо творів, репрезентацій та повідо-
млень, які надаються індустрією культури. Суть цієї дії полягає 
в тому, щоб надати значення, інтерпретувати, зробити твори, 
перформанси та репрезентації частиною повсякденного досвіду 
аудиторії. Теоретик зауважує, що не існує жанрів або творів, які 
можна було б назвати популярними заздалегідь. Вони стають по-
пулярними завдяки інтерпретації реципієнтами. Таким чином, 
не існує популярної культури, що розуміється як сукупність 
творів і повідомлень з певними властивостями чи цінностями, 
а є популярні прочитання різних культурних творів. «Популяр-
на культура виробляється за межами продуктів культурної ін-
дустрії з урахуванням інтересів споживачів, тобто популярних 
інтересів, й ґрунтується на їхніх смаках і уподобаннях» [6]. Хоча 
Дж. Фіске робить акцент не на аналізі текстів популярної куль-
тури, а на процесах її споживання, на інтерпретативній актив-
ності реципієнтів, його висновок дає інтенцію до розуміння від-
мінностей між популярною та масовою культурами. 

Д. Сторі виокремлює наступні значення популярної культу-
ри: «те, що подобається багатьом людям; нижчі види творчості; 
творчість, що свідомо прагне завоювати прихильність людей; 
культура, фактично створена людьми для самих себе. <...> попу-
лярна культура – це просто культура, яка широко підтримується 
або подобається багатьом людям» [17, с. 5]. Автор зауважує, що 
визначення популярної культури має уміщувати кількісний ви-
мір, але кількісного показника недостатньо для адекватного ви-
значення популярної культури, адже «такий підрахунок майже 
напевно включатиме офіційно санкціоновану високу культуру, 
яка з точки зору продажів книжок і платівок, а також глядацьких 
рейтингів телевізійних інсценізацій класичних творів, може об-
ґрунтовано претендувати на те, щоб бути популярною в цьому 
сенсі» [17, с. 6]. Проаналізувавши роботи Т. Адорно, Р. Гоґґарта, 
Р. Вільямса, Е. Томпсона, Р. Барта, М. Фуко, Ж. Дерріда, С. Жиже-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

227

ка та ін. теоретиків, пов’язані з проблемами масової, популярної 
та високої культури, автор не дає власного визначення поняття 
«популярна культура», але пропонує кілька підходів до вивчен-
ня цього феномену. 

На початку ХХІ ст. легітимації популярної культури присвя-
чені роботи М. Галушкі, М. Краєвського, Л. Малві, Х. Н. Пар-
кера, М.  Стіґлеґґера, Б.  Тшоп, В.  Якубовьскі та ін. Слід також 
зауважити, що в теоретичних працях Д.  Белла, К.  Ясперса, 
Е. Тоффлера, З. Бжезинського, Д. Вайта, М. Маклюена, К. Гірца, 
Ч. Мукерджі, М. Шадсона та ін., присвячених феномену масової 
культури, зазначається, що існує й гетерогенна культура, опи-
сувати яку з позицій дихотомії масового та елітарного (висо-
кого) некоректно, тому що існує тип культури, який за своїми 
ознаками не вкладається у рамки масового та елітарного. Так, 
М. Маклюен у роботі «Розуміння медіа» пише, що в ліберально-
му суспільстві різноманітні культурні патерни можуть виника-
ти як прояв свободи самовираження. Завдяки популярній куль-
турі люди мають можливість реалізувати себе в культурному 
просторі. Тому популярна культура – це не зло, а благо. Винахід 
Й.  Гуттенберга призвів до популярності книги, популярність 
карикатурного журналу «зробила Діккенса письменником» 
[14, с.  183]. Згідно цієї теорії популярна культура не знищила 
культуру естетів, високу культуру, а демократизувала її. Схожу 
думку висловлюють Ч. Мукерджі та М. Шадсон у роботі «Новий 
погляд на попкультуру».

Популярна культура з’явилася задовго до масової культури і 
до того, як з’явилися масмедіа, як вже зазначалось, автоматично 
пов’язані з масовою культурою. Розвиток популярної культури 
пов’язаний з міською культурою, коли такі форми розваг, як ви-
ступи гімнастів, фокусників, вуличних співаків і танцюристів 
були поширені у великих містах стародавнього світу. Слід зазна-
чити, що завжди існував розподіл на культуру високу та низьку, 
масову та елітарну, критерії першого та другого протягом часу 
змінювалися. Це стосувалось ієрархії жанрів (трагедія – комедія, 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

228

опера-buffa – опера-seria). Як слушно зауважила Н. Жукова, все 
це існувало в межах професійного мистецтва. Слід зазначити, 
що і високе (трагедія, опера-seria), і низьке (комедія, опера-buffa) 
було популярним. 

Але існувала і народна культура (фольклор), маргінальна для 
професійного мистецтва, яка впливала на професійну культуру. 
«Яскраве підтвердження цього – commedia dell’arte – вуличний 
театр, який згодом став професійним театром, перетворившись 
з театру «низького», тобто театру народних мас, на театр для усіх 
верств, навіть для аристократії» [3, с. 65]. Це «для усіх верств» 
відбиває сенс популярної культури, популярного мистецтва. По-
пулярна культура може у своїй основі мати елітарне, включаю-
чи у свою структуру як рівні, загальнодоступні для розуміння, 
так і ті, що сприймаються тільки фахівцями. Як приклад мож-
на назвати деякі твори Й. С. Баха, Г. Ф. Генделя, В. А. Моцарта, 
Л.ван Бетховена та ін. Н. Лебрехт у роботі «Хто вбив класичну 
музику?», аналізуючи творчість Й. Гайдна, ставить таке питання: 
«Як може залежний композитор створити більше 100 симфоній 
(а крім них багато інших, не менш талановитих творів), не за-
стосовуючи при цьому прийоми, притаманні популярній куль-
турі?» [13, с. 48–49]. У ХІХ ст. з’являється оперета (італ. Оperetta 
— зменшувальне від «опера») – популярний жанр, який впли-
нув на формування мюзиклу та музичної естради.

Д. Сторі, аналізуючи сучасні визначення популярної культу-
ри як протилежності високої культури, і що остання заслуговує 
лише на моральну та естетичну реакцію, тоді як перша потребує 
лише поверхневого соціологічного дослідження, щоб розкрити 
те невелике, що вона може запропонувати. зазначає, що з цим 
визначенням «багато проблем», адже «Вільям Шекспір сьогодні 
вважається втіленням високої культури, але ще в ХІХ столітті 
його твори були значною мірою частиною популярного театру. 
Те ж саме можна сказати і про творчість Чарльза Діккенса. <...> 
те, що починалося як популярне кіно, тепер є прерогативою ака-
деміків та кіноклубів» [17, с. 6].



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

229

М. Краєвський у роботі «Культура культури популярної» як 
одну з версій появи популярної культури називає масове видан-
ня романів у ХІХ ст., «їхнє читання не лише маніфестувало наяв-
ність вільного часу, але й було джерелом незадоволення повсяк-
денним життям і викликало прагнення до змін, таким чином 
запускаючи бажання і санкціонуючи споживання.» [11,  с.  68]. 
Згідно з теорією польського науковця, розвиток популярної 
культури призвів до «популяризації реальності» на початку 
ХХІ ст. Суть цього процесу полягає в тому, щоб «поставити со-
ціальну релевантність більшості сфер життя в залежність від не-
обхідності забезпечення індивідів відчуттям реальності. Освіта, 
релігія, наука, політика, сімейне життя, самовдосконалення та 
інші сфери суспільного життя, таким чином, стають легітимі-
зованими, впливовими та цікавими для індивідів тією мірою, 
якою вони за своїми функціями нагадують популярну культу-
ру» [11, с. 83].

Як зазначає Б. Тшоп, «популярна культура характеризуєть-
ся початковою доступністю й легкістю досягнення комунікації, 
це відкрита культура і, в певному сенсі, універсальна культура» 
[19, с. 18]. У цьому контексті, безперечно, можна використати й 
поняття «масове», але, з огляду на те, що поняття «масова куль-
тура», «масове мистецтво» ми розглядаємо з погляду культури 
споживання, на нашу думку, поняття «популярне» найбільш 
точно відображає сенс мистецтва, зрозумілого і близького для 
реципієнтів різних верств, диференційованих за соціально зна-
чущими ознаками (і для мас, і для ерудитів).

У роботі «Елітарність як компонент культуротворення: дос-
від некласичної естетики» Н. Жукова вводить до наукового обігу 
поняття «елітарний кітч», зауважуючи, що «в ньому відбуваєть-
ся розмивання кордонів між масовим та елітарним у мистецтві. 
Культура «елітарного кітчу» багатоманітна і може бути цікавою 
для всіх: і для мас, і для ерудитів. Тут є зближення з інтелекту-
альною пародією, грою, самоіронією, естетизованим гротеском 
класики. Витончена гра на межі бажаності (поетичність, націо-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

230

нальне, жах, краса природи, людини, загадковість) та трюїзмів» 
[2,  с.  229–230]. На наш погляд, те, що дослідниця визначає як 
елітарний кітч, насправді є тим, що європейські теоретики нази-
вають популярною культурою. Так, В. Якубовський зазначає, що 
«масова культура сьогодні має передусім історичне значення, і 
можна виокремити два поняття: масова культура і диференційо-
вана популярна культура, більш характерна для сьогодення. У 
певному сенсі цей поділ ілюструє різницю між суспільствами 
1950-х років ХХ століття і сьогоденням» [9, с. 21–22]. 

Сучасні теоретики (М. Галушка, В. Якубовські) визначають 
популярну культуру як розвагу, час насолоди і «вона є насоло-
дою сама по собі; у популярній культурі, незважаючи на розма-
їття жанрів, домінують споживацько-гедоністичні цінності та 
досвіди» [7, с. 20]. На їхню думку, популярна культура є джере-
лом натхнення та ідентифікації, вона формує стиль життя, моду, 
впливає на бачення світу та формулювання прагнень, особливо 
для молоді; популярна культура переважно базується на конвен-
ціях, що робить її легкою для сприйняття; популярна культура 
є комерційно орієнтованою, це сфера ринкових ритуалів різних 
підприємств, які керуються економічною категорією прибутку 
[7, с. 20].

Отже, під популярною культурою розуміють культуру, 
пов’язану (як і масова культура) з розвагами, а також з куль-
турними продуктами, які масово виробляються, поширюються 
серед широкої аудиторії й споживаються нею. Використання по-
няття «популярна культура» пов’язане з необхідністю визнання 
того, що вона є сферою активності споживачів. Щодо зв’язку 
масової та популярної культури з комерціалізацією, то зауважи-
мо, що комерціалізація відбувається не лише у сфері масового й 
популярного мистецтва, але й у сфері високого мистецтва.

Естетичний аналіз популярної культури також не залишив-
ся поза увагою дослідників (Б.  Дземідок, Д.  Новіц, В.  Вельш 
Р. Шустерман), які постулюють тезу, що естетика популярного 
мистецтва може відповідати стандартам високого. Р. Шустерман 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

231

розглядає популярну культуру в контексті питання набуття дос-
віду, стверджуючи, що вона може надати новий сенс поняттю 
естетичного. «Найважливішою і найсвоєчаснішою причиною 
захисту популярного мистецтва, – пише Шустерман, – є те, що 
воно дає нам (навіть інтелектуалам) надто багато естетичного 
задоволення, щоб ми могли погодитися з його тотальним засу-
дженням як чогось низького, дегуманізуючого, естетично невар-
тісного» [Цит. за: 8]. Популярне мистецтво задовольняє естетич-
ні потреби багатьох людей з тієї причини, що високе мистецтво 
(особливо авангард) більше не задовольняє ці потреби або задо-
вольняє їх значно меншою мірою, ніж раніше, але ці потреби не 
перестали існувати. 

Виникає питання: у чому полягає популярність тих чи тих 
явищ/творів, і що визначає цю популярність? Однією з можли-
вих відповідей може бути те, що ці явища і твори є популярни-
ми тому, що вони «надають різноманітні задоволення індивідам, 
диференційованим за соціально значущими ознаками (стать, 
вік, місце проживання, освіта, становище в соціальній ієрархії 
тощо)» [15, с. 13]. Таким чином, популярним може стати все, що 
дає змогу самореалізуватися індивідам з різними потребами, 
бажаннями чи прагненнями. Інакше кажучи – те, що є полісе-
мантичним (багатозначним), або, відкритим для безлічі прочи-
тань. Як зауважує В. Буршта: «Популярна культура сьогодні не є 
прикладом експлуатації та технічного відтворення, а задоволь-
няє потреби й бажання відповідно до певного, але, тим не менш, 
автентичного смаку. Сьогодні ми всі маємо автономію у виборі 
того, які культурні репрезентації ми визнаємо своїми власними» 
[Цит. за: 15, с.  13]. Згідно з теорією Д.  Фіске, «чим популярні-
ший той чи той текст, тим імовірніше, що він є «відкритим», що 
дає змогу індивідам з різним ступенем освіти, різних соціальних 
страт витягувати з нього смисли, які збігаються з їхніми власни-
ми ідентифікаціями» [6]. 

Отже, поняття «популярна культура» не є синонімом понят-
тя «масової культура», а є культурою, в якій учасник вибирає, 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

232

а не отримує повідомлення, що передаються. Відмінність попу-
лярної культури від масової полягає в тому, що масова культура 
звернена до певного універсального адресата, тоді як популярна 
культура у своєму розмаїтті пропонує свою продукцію безлічі 
внутрішньо різноманітних адресатів. Так, наприклад, американ-
ські серіали дивляться люди з абсолютно різним рівнем освіти, 
соціальними і культурними традиціями. Популярна культура 
більшою мірою, ніж масова, наближена до образів, мови та ідеа-
лів народної культури й реалістичніше відображає міфи та орі-
єнтири масової свідомості. Однак, популярна культура відрізня-
ється від народної своєю монофункціональністю: якщо народна 
культура виступає медіатором соціально значущого досвіду, то 
популярна культура – це насамперед культура дозвілля.

Поняття масової культури тісно пов’язане з розвитком ма-
смедіа, які впродовж ХХ ст. почали надавати культурні продук-
ти (одночасно ідентичні повідомлення) величезній групі людей, 
«це передача великій масі реципієнтів однакового або схожого 
змісту, який надходить з небагатьох джерел; це також стандарти-
зація форми, зведена до розваги великих мас людей» [10, с. 110]. 
Завдяки засобам масової інформації реалізуються два основні 
критерії масової культури: кількість і стандартизація.

Популярна культура – це сукупність матеріальних і духов-
них цінностей, близьких до повсякденного досвіду й включених 
в повсякденність; завдяки популярній культурі мистецтво про-
никає у звичаї та умови повсякденного життя. Популярна куль-
тура дає змогу великим гетерогенним масам людей колективно 
ідентифікуватися. «Вона відіграє інклюзивну роль у суспільстві, 
оскільки об’єднує маси навколо ідеалів прийнятних форм пове-
дінки. Поряд із формуванням почуття ідентичності, яке пов’язує 
індивідів із суспільством, споживання предметів попкультури 
часто підвищує престиж індивіда в групі однолітків» [16]. Отже, 
популярна культура приваблює людей тим, що надає можливо-
сті як для індивідуального щастя, так і для згуртування спільно-
ти. Функції популярної культури: розважальна та компенсатор-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

233

на. Популярна культура є своєрідним результатом можливостей 
завдяки функціям, які вона виконує, зокрема, компенсаторній 
(тобто можливості для реципієнта пережити замісні емоції).

Як відомо, наймасовішим з усіх видів мистецтва є кіно. Але 
існує кіно елітарне й існує кіно масове. Водночас популярним 
може бути як перше, так і друге. Не занурюючись в докладний 
аналіз особливостей масового та елітарного кіно, зауважимо, що 
масове кіно – кіно, що не несе глибокого смислового наванта-
ження і звернене до універсального реципієнта (адресата); елі-
тарне кіно, як правило, несе в собі глибокий, часто прихований 
сенс; кіно, розраховане на підготовленого реципієнта. 

Виникає питання: що таке кіно популярне, у чому його особ
ливість? 

Вважається, що масове кіно зародилося в Голлівуді. В опо-
зиції до нього був європейський кінематограф, прив’язаний до 
традиції автора в кіно. Розвиток індустрії в США призвів до то-
го, що Голлівуд, який був синонімом комерційного (масового) 
кіно, зазнав змін, не зосереджуючись виключно на фільмах для 
широкої публіки, але також і на мистецьких творах. Однак вже 
на початку ХХ ст. у Голлівуді знімались фільми, наприклад, та-
кі як «Золота лихоманка» Ч. Чапліна. Як охарактеризувати цей 
фільм: як мистецький твір чи як масовий з огляду на кількість 
глядачів, які його подивилися? Наша відповідь: це кіно популяр-
не. Популярне кіно теж може бути комерційно вигідним (як пра-
вило, таким воно і є). 

Глядач є активним у ставленні до твору мистецтва. Він шу-
кає в ньому підказки й реагує на них за допомогою когнітивних 
здібностей, які він набув через контакт з іншими творами мис-
тецтва та в повсякденному житті. «Глядач може піднятися на рі-
вень абстракції і надати сенсу сюжету, створюючи таким чином 
експлікаційний смисл» [9, с. 110]. Американський теоретик кіно 
Д. Бордвелл зазначає, що реципієнт може також надавати імп-
ліцитного та симптоматичного значення, інтерпретуючи той чи 
той кінотекст. Усі ці рівні сприйняття й інтерпретації кінотек-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

234

стів можуть мати місце під час перегляду також елітарного кіно 
та кіно популярного. 

Популярне кіно (так само як і елітарне) може відображати 
певні наративи, свідомі та несвідомі ідеї, що діють у суспільстві 
та культурі. З одного боку, в популярному кіно можна знайти 
теми та проблеми, якими живе суспільство. Так, Л. Малві в ро-
боті «Візуальна насолода та наративне кіно» порушує гендерні 
проблеми на матеріалі в популярному кіно. Авторка пише про 
те, як популярне кіно продукує та відтворює те, що вона на-
зиває «чоловічим поглядом». З іншого боку, воно дає можли-
вість втекти від повсякдення у інші світи, які пропонує кіно, 
можливість відпочити, компенсувати те, чого у цьому повсяк-
денні немає, навіть пережити катарсис. Розважальні фільми 
(а популярне кіно – це насамперед розважальне, рекреаційне 
кіно) можуть кидати виклик нашому сприйняттю настільки ж 
складними способами, як і ті, що зачіпають серйозні та складні 
теми. Д. Сторі, М. Краєвський, Т. Павлус, Л. Мальві виокрем-
люють наступні теми, які використовує популярне мистецтво: 
маскулінність, жіночність, материнство, батьківство, родинні 
зв’язки тощо. Насправді тем багато, аналізу їх втілення в по-
пулярному мистецтві, зокрема в кіно, може бути присвячена 
окрема робота. 

Отже, популярне кіно – полісемантичне кіно, звернене до ре-
ципієнтів, диференційованих за соціально значущими ознаками 
(вік, освіта, соціальний стан тощо), яке має розважальну та ком-
пенсаторну складову.

Дослідження популярного кіно, його семантики, впливу на 
повсякдення і на культуротворчість є актуальним і перспектив-
ним. До речі, фільм-нуар починався як зневажений популярний 
кінематограф, а за тридцять років став арткінематографом. По-
пулярна культура й популярне мистецтво –  це «місце», де можна 
досліджувати конструювання повсякденного життя. Популярне 
кіно, незалежно від віку глядачів, які його дивляться формує світ 
повсякденного життя людини, коментує досвід і зачіпає майже 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

235

всі аспекти соціальної реальності, а тому впливає на культуро-
творчі процеси.

Висновки. У XX–XXI ст. відбулися глибокі зміни в усіх сфе-
рах суспільного життя і, насамперед, у суспільній свідомості. 
Перетворення призвели до вільної міграції ціннісних пріорите-
тів за шкалою культурної девіації. Культура останніх десятиліть 
стає ареною зіткнення різних ціннісних орієнтацій. Поряд з ін-
шим, здійснюється спроба поєднати цінності раціональної куль-
тури з ірраціональними. 

Домінації, що вважаються в раціоналістично орієнтованому 
суспільстві девіантною або маргінальною поведінкою, виходять 
на поверхню і легалізуються як звичайні форми життєдіяльнос-
ті. До них відносяться, зокрема, і зміна погляду на представле-
них кінематографом «непрофесіональних професіоналів», при-
йнявши форму соціально і культурно прийнятного в сучасному 
суспільстві. Бета-герої як носії нових цінностей прагнуть подо-
лати всі межі й демонструють своєю поведінкою небажання чи 
неможливість адаптуватися до суспільства, визнавати його зако-
ни. За рівних умов вони можуть стати розбійниками, вбивцями, 
але також революціонерами, терористами, героями – представ-
никами і носіями як соціальної деструкції, так і прогресивних 
соціальних перетворень.

Із зазначених у статті прикладів випливає, що те, хто і що 
визначається як відхилення від норми, значною мірою залежить 
від того, хто є соціальним авторитетом і в чиїх руках зосередже-
на влада, що дозволяє його закріпити. За останні роки такі стилі 
поведінки, які традиційно вважалися девіаціями, були піддани-
ми перегляду і дедалі більшого поширення набуває думка про 
право на гетерогенність.

На початку ХХІ  століття ми відчуваємо значні трансфор-
мації у світоглядній свідомості людства, що формує нову аксі-
осферу, яка включає побудову нових цінностей і ціннісних орі-
єнтацій. Це виражається в змістовному відношенні людини до 
соціальної дійсності та в цій якості визначає мотивацію її пове-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

236

дінки, робить істотний вплив на всі сторони людської діяльно-
сті. Кінопродукція як інструмент створення аксіосфери є одним 
з основних носіїв і трансляторів цінностей, якими насичується 
аудиторія.

Структурування нового образу бета-героя, яке реалізують-
ся в Голлівудському кінопросторі, стає інструментом впливу і 
насадження нових цінностей, оскільки відбувається не тільки 
переосмислення й прийняття образів «непрофесійних профе-
сіоналів», а й неусвідомлене наслідування. За рахунок такого 
конструювання ціннісних зразків народжується новий образ 
неідеального героя, який стає результатом правових, наукових, 
технічних, маскультурних та інших практик, поєднаних в актив-
ному конструюванні його як культурного об’єкта.

У культурному просторі відбувається кардинальна зміна в 
ставленні людини до самої себе, до оточення, яке ґрунтуєть-
ся на проєктивних практиках щодо популярних кіногероїв, 
презентованих сучасним голлівудським кіно. Механізми со-
ціокультурного впливу на Я-образ включають в себе складо-
ві візуального та вербально-поведінкового спостереження за 
бета-героями з екранів, порівняння і зіставлення власного об-
разу професіоналізму з уявленнями представників референт-
них мікрогруп (родинами та групами однолітків), реакцій на 
оцінку соціального середовища (нормалізацію, ідеалізацію або 
ж аутостигматизацію) до образу «непрофесіонального профе-
сіоналу». Результатом включення зазначених механізмів стає 
не тільки інтеграція або дезінтеграція особи з відповідними 
установками у соціокультурне середовище, а й зміна самого се-
редовища.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

237

	 Література:
1.	 Delaney T. Pop Culture: An Overview. URL: https://philosophynow.org/

issues/64/Pop_Culture_An_Overview (дата звернення: 01.03.2024).
	 Бондаренко  І.  С. Вплив масової культури на сучасні споживчі прак-

тики. // Вісник Харківського національного університету імені В.  Н. 
Каразіна. 2014, № 1101, С. 171–174.

2.	 Жукова Н. А. Елітарність як компонент культуротворення: досвід не-
класичної естетики: Монографія. К.: Вид.: ПАРАПАН, 2010. 244 с. 

3.	 Жукова Н. А. Дихотомія «високе ‑ низьке», «елітарне ‑ масове»: дос-
від опрацювання проблеми // Вісник Маріупольського державного 
університету. Серія: Філософія, культурологія, соціологія / за заг. ред. 
д. політ. н., проф. К. В. Балабанова. Маріуполь: Видавництво МДУЮ, 
2011. Вип. 1, С. 64–71.

4.	 Ковбасюк  С.  А. Популярна культура ранньомодерних Нідерландів 
(1480-ті–1580-ті рр.): дис. … канд. іст. наук. Київ, 2016. 278 с.

5.	 Eco, U. Der ewige Faschismus. München: Carl Hanser Verlag, 2020. 77 s.
6.	 Fiske, John. Understanding popular culture. URL: https://bcourses.berkeley.

edu › files › download (дата звернення: 28.02.2024).
7.	 Gałuszka, M. Między przyjemnością a rytuałem. Serial telewizyjny w 

kulturze popularnej. Łódź: Akademia Medyczna, 1996. 264 s.
8.	 Dziemidok, B. Czy sens i znaczenie współczesnej sztuki popularnej...? URL: 

https://academic-journals.eu › download › 4-estety...PDF (дата звернення: 
01.03.2024).

9.	 Jakubowski, W. Edukacja w świecie kultury popularnej. Kraków: Impuls. 
2011. 248 s. 

10.	 Jaskulska-Dwuraźna, K. Kultura popularna – kultura społeczeństwa 
ponowoczesnego. // Kultura popularna w medialnych kontekstach. Kraków: 
Krakowska Akademia im. Andrzeja Frycza Modrzewskiego Wydział 
Psychologii i Nauk Humanistycznych, 2014, s. 107–125.

11.	 Krajewski, Marek. Kultury kultury popularnej. Poznan: Wydawnictwo 
Naukowe UAM, 2005. 350 s.

12.	 Kultura masowa a kultura popularna  – różnice. URL: https://eszkola.pl/
wos/kultura-masowa-a-kultura-popularna-7106.html (дата звернення: 
23.02.2024).

13.	 Lebrecht, Norman. Who Killed Classical Music? Maestros, Managers, and 
Corporate Politics. Birch Lane Pr, Secaucus, New Jersey, U.S.A., 1997. 455 p.

14.	 McLuhan, M. Understanding Media. The extensions of man. London and 
New York: The MIT Press, 1994. 389 p.

15.	 Pawlus, T. Kultura popularna a kultura medialna – wybrane problemy 
teorii i rzeczywistości. URL: Kultura popularna w medialnych kontekstach. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

238

Kraków: Krakowska Akademia im. Andrzeja Frycza Modrzewskiego 
Wydział Psychologii i Nauk Humanistycznych, 2014, s. 11–28.

16.	 Storey, John. Cultural Theory and Popular Culture: An Introduction. 
London: Routledge, 2018. 302 p.

17.	 Trzop, B. Typy kultury popularnej na łamach czasopism kobiecych. Zielona 
Góra. Wydawnictwo: Oficyna Wydawnicza Uniwersytetu Zielonogórskiego, 
2005. 212 s.

18.	 Trzop, B. Kultura masowa i kultira popularna – tradycja i nowe trendy 
w analizie zjawiska. URL: https://zbc.uz.zgora.pl/repozytorium/
Content/59080/download/ (дата звернення: 23.02.2024).



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

239

SURNIN Mykyta,
Master’s degree (Stage-director),

Institute for Cultural Research of the National Academy of Arts
of Ukraine, Kyiv

surninmykyta@gmail.com

POPULAR CULTURE AND POPULAR CINEMA: TOWARD 
A DEFINITION OF THE CONCEPTS

Abstract. The article is devoted to the problem of presenting 
professional incompetence in Hollywood film productions. It 
was concluded that the construction of images of “incompetent 
professionals” in the plots of the considered films is carried out in 
the direction of creating images of film heroes consisting of positively 
and negatively colored features: kind, cheerful, carefree and boastful 
on the one hand, and professionally undefined, irresponsible, greedy, 
insidious on the one hand and dissatisfied with the world. Such 
a dichotomy creates an impression of similarity with a real person 
and attracts the viewer, automatically pushing the reference movie 
hero to the sidelines, leaving in the past. The thematic content of 
the film production is analyzed, the main factors used to create and 
popularize the positive image of “non-professional professionals”, the 
image of the newest film hero of the modern socio-cultural reality are 
determined. It was determined that massification, as a process and 
result of the global influence of popular cinema on people’s thinking, 
is manifested in the formation of a picture of the world, which is a 
cognitive structure of perception of reality. This leads to the creation 
of a special media picture of the world, which is the result of constant 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

240

information expansion aimed at understanding the world, and causes 
constant manipulation of the content of the individual’s consciousness. 
Film production, in this regard, imitates reality, creating visual and 
verbal pictures that have a direct impact on the psyche and behavior 
of people, forming social stereotypes.

Keywords: Mass culture, Elite culture, High art, Low art, Kitsch, 
Popular culture, Popular cinema.

	 References:
1.	 1. Delaney T. Pop Culture: An Overview. URL: https://philosophynow.org/

issues/64/Pop_Culture_An_Overview (дата звернення: 01.03.2024).
	 Bondarenko I. S. Vplyv masovoi kultury na suchasni spozhyvchi praktyky. 

// Visnyk Kharkivskoho natsionalnoho universytetu imeni V. N. Karazina. 
2014, № 1101, S. 171 174.. [in Ukrainian].

2.	 Zhukova N. A. Elitarnist yak komponent kulturotvorennia: dosvid 
neklasychnoi estetyky: Monohrafiia. K.: Vyd.: PARAPAN, 2010. 244 s. [in 
Ukrainian].

3.	 Zhukova N. A. Dykhotomiia «vysoke nyzke», «elitarne masove»: dosvid 
opratsiuvannia problemy // Visnyk Mariupolskoho derzhavnoho 
universytetu. Seriia: Filosofiia, kulturolohiia, sotsiolohiia / za zah. red. d. 
polit. n., prof. K. V. Balabanova. Mariupol: Vydavnytstvo MDUIu, 2011. 
Vyp. 1, S. 64-71. [in Ukrainian].

4.	 Kovbasiuk S. A. Populiarna kultura rannomodernykh Niderlandiv (1480-ti 
– 1580-ti rr.): dys. … kand. ist. nauk. Kyiv, 2016. 278 s. [in Ukrainian].

5.	 Eco, U. Der ewige Faschismus. München: Carl Hanser Verlag, 2020. 77 s. [in 
Germany].

6.	 Fiske, John. Understanding popular culture. URL: https://bcourses.berkeley.
edu › files › download (дата звернення: 28.02.2024). [in English].

7.	 Galuszka, M. (1996). Between pleasure and ritual. The television series in 
popular culture. [in Poland].

8.	 Dziemidok, B. Czy sens i znaczenie współczesnej sztuki popularnej...? URL: 
https://academic-journals.eu › download › 4-estety...PDF (дата звернення: 
01.03.2024). [in Poland].

9.	 Jakubowski, W. (2011). Education in the world of popular culture. [in 
Poland].

10.	 Jaskulska-Dwuraźna, K. (2014). Popular culture - the culture of postmodern 
society. [in Poland].



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

241

11.	 Krajewski, Marek. Kultury kultury popularnej. Poznan: Wydawnictwo 
Naukowe UAM, 2005. 350 s. [in Poland].

12.	 Mass culture vs popular culture - differences. URL: https://eszkola.pl/wos/
kultura-masowa-a-kultura-popularna-7106.html [in Poland].

13.	 Lebrecht, Norman. Who Killed Classical Music? Maestros, Managers, and 
Corporate Politics. Birch Lane Pr, Secaucus, New Jersey, U.S.A., 1997. 455 p. 
[in English].

14.	 McLuhan, M. Understanding Media. The extensions of man. London and 
New York: The MIT Press, 1994. 389 p. [in English].

15.	 Pawlus, T. Kultura popularna a kultura medialna – wybrane problemy 
teorii i rzeczywistości. URL: Kultura popularna w medialnych kontekstach. 
Kraków: Krakowska Akademia im. Andrzeja Frycza Modrzewskiego 
Wydział Psychologii i Nauk Humanistycznych, 2014, s. 11‑28. [in Poland].

16.	 Storey, John. Cultural Theory and Popular Culture: An Introduction. 
London: Routledge, 2018. 302 p. [in English].

17.	 Trzop, B. (2005). Types of popular culture in the pages of women’s magazines. 
[in Poland].

18.	 Trzop, B. Mass culture and popular culture - tradition and new trends in the 
analysis of the phenomenon. URL: https://zbc.uz.zgora.pl/repozytorium/
Content/59080/download/ [in Poland].



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

242

Олена ЧЕРВОНЮК,
провідна редакторка, Інститут культурології Національної 

академії мистецтв України,
lentochka0804@gmail.com

ORCID https://orcid.org/0000-0001-5010-0059
 

УКРАЇНСЬКЕ В МИСТЕЦЬКИХ ГАЛЕРЕЯХ
ТА МУЗЕЯХ НЬЮ-ЙОРКА

Анотація. Стаття досліджує тенденції в розвиткові, транс
формації, розповсюдженні на теренах Нью-Йорка української 
культури, що, на думку авторки, відкриває нове розуміння для 
світу української національної ідентичності. Представлені три 
локації, що різняться наповненням, виконавцями, часовими 
відрізками, але наголошують на спільній ідеї-заклику до світо-
вого співтовариства побачити важливість процвітання україн-
ської державності, збереження ідентичності нації, підтримку 
світу для кожного українця. Одна з локацій від протестного 
графіті-художника Бенксі, який своїми роботами показує сві-
ту, що сьогодення привнесло нові відрази (не до стріт-арту) – 
до війни: міський простір заповнився написами, малюнками з 
глибоким патріотично-філософським підтекстом, націєтворчим 
наповненням та ідеєю світу без зла. На вцілілих після обстрілів 
стінах українського урбаністичного простору можна вирізнити 
руку майстра – нещодавно засекреченого райтера Бенксі, який 
вкладає у свої роботи особливий зміст і незвичну до сьогодні 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

243

філософію: вціліла стіна – врятовані життя. Культурну спадщи-
ну кожного народу становить, насамперед, його інтелектуальна 
складова, людський фактор, тому наразі визріла потреба зроби-
ти розвідку щодо відображення саме цієї тематики у творіннях 
майстрів щодо українського на теренах сучасного, охопленого 
війною, міського простору України та на майданчиках столиці 
світу – Нью-Йорка. Виокремлюються, на наш погляд, із загаль-
ного доробку вуличної картинної галереї нові зображення «під 
кулями» на стінах українських міст, підданих варварському руй-
нуванню. Саме таке мистецтво відображає дух та нескореність 
нації.

Крім того, у статті наголошується на важливості підтримки 
української культури в зарубіжжі, а саме в Нью-Йорку. Прикла-
дом таких локацій є галерея Mriya та The Ukrainian Museum. Га-
лереї та музеї з інсталяціями українських митців не лише пропа-
гують українське мистецтво, а й збирають донати на підтримку 
українського народу в протидії нападникам.

Ключові слова: Бенксі, Нью-Йорк, стріт-арт, галерея Mriya, 
публічний простір, The Ukrainian Museum.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

244

Olena CHERVONIUK,

leading editor, Institute for Cultural Research
of the National Academy of Arts of Ukraine, Kyiv 

UKRAINIAN IN ART GALLERIES AND NEW YORK 
MUSEUMS

Abstract. The article examines the trends in the develop-
ment, transformation, distribution in the territory of New York of 
Ukrainian culture, which, according to the author, reveals a new un-
derstanding for the world of Ukrainian national identity. There are 
three locations that differ in filling, performers, time segments, but 
emphasize the common idea – a call to the world community to see 
the importance of the prosperity of Ukrainian statehood, to preserve 
the identity of the nation, to support the world for every Ukrainian. 
One of the locations from the protest graffiti-artist Banksy, who, by 
his work, shows the world that today has brought new disgust (not 
to the street art)–before the war: the city space was filled with in-
scriptions, drawings with deep patriotic and philosophical implica-
tions, national filling and the idea of ​​the world without evil. On the 
walls of the Ukrainian urban space survived after shelling, you can 
distinguish the hand of a master – a recently classified river Banksy, 
which puts special content and unusual philosophy in his works: 
the wall is survived – life saved. The cultural heritage of each nation 
is, first and foremost, its intellectual component, the human factor, 
so now there is a need to reconnaissance about the reflection of this 
topic in the creations of masters regarding the Ukrainian in the ter-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

245

ritory of modern-day, the city-covered Ukraine, the urban space of 
Ukraine and at the sites of the capital of the world–New York. In our 
opinion, new images “under bullets” on the walls of Ukrainian cities 
subject to barbaric destruction are distinguished from the general 
work of the street gallery. It is this art that reflects the spirit and 
insubordination of the nation.

In addition, the article emphasizes the importance of supporting 
Ukrainian culture abroad, namely in New York. An example of such 
locations is the Mriya and The Ukrainian Museum gallery. Galler-
ies and museums with the installations of Ukrainian artists not only 
promote Ukrainian art and also collect donations in support of the 
Ukrainian people in counteracting the attackers.

Keywords: Banksy, New York, Street Art, Mriya Gallery, Public 
Space, The Ukrainian Museum.

Довготривала історія вкорінення української культури на 
Американському континенті відома сьогодні широкому загалу. 
Чого лише варті «Щедрик» Миколи Леонтовича чи неповторний 
голос Квітки Цісик? Прогулянки вулицями світової столиці 
Нью-Йорка переповнені не лише жовто-блакитними знаменами 
на вікнах будинків чи різноманіттям української говірки, а 
й мистецьким простором з українським акцентом. Можна 
назвати безліч фестивалів української культури, що постій-
но відбуваються на теренах великого міста, як-от: Ukrainian 
Contemporary Music Festival (UCMF) 2025 року; Фестиваль 
української культури «Проти течії» (Against the Current) з 1 по 
31 жовтня 2025 року; 49-й щорічний Український фестиваль 
Святого Юрія з 16 по 18 травня 2025 року; Українські вечорниці 
в G-Gallery 30 квітня 2023 року та багато інших. Також широко 
представлені українські вистави постійних театральних труп та 
гастрольні тури українських театрів: «Конотопська відьма» від 
Національного академічного театру імені Івана Франка (2025); 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

246

вистава до дня народження Тараса Шевченка від Українського 
театру Івана Бернадського в Нью-Йорку (2024); «Котигорошко» 
від театру-студії «ESSENCE» тощо. Сучасні українські співаки 
підтримують земляків та щедро збирають донати завдяки своєму 
таланту. З мешканцями Нью-Йорка, українцями і не тільки, 
ділилися своєю творчістю Артем Пивоваров, Максим Бородін, 
Domey, YakTak, Святослав Вакарчук, Олександр Пономарьов, 
Дідзьо, «Бумбокс». І все це не є повним переліком мистецьких 
подій за участі українських творців.

Менш видовищними є виставки картин, фоторобіт, інших 
інсталяцій у галереях та музеях, проте рукотворні роботи 
українських художників розповідають світу про Україну голосно, 
якісно, вдало. Не можна розповісти про всі такі майданчики, що 
виникли останніми роками в Нью-Йорку, але на прикладі дея-
ких локацій можливо показати важливість їхньої роботи.

Banksy in New York. Defaced an unauthorized exhibition

Насамперед скажу про неукраїнського художника зі 
світовим іменем Бенксі, виставку робіт якого вдалося відвідати 
в березні 2023 року. У Нью-Йорку дуже різноманітна публіка, 
недарма це місто називають столицею світу, аж раптом за назвою 
заходу «Banksy in New York. Defaced an unauthorized exhibition» 
(іл. 1) на самому вході перед очами відвідувачів постала дошка 
з написами крейдою про Україну, проти війни, за мирне життя 
(іл. 2). Також одним з експонатів виставки був порічний опис 
доробок Бенксі. Завершальним роком на той час був 2022. Саме 
це й був рік творчості митця в Україні.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

247

 Іл. 1. Вхід на виставку Banksy in New York. Defaced an un-
authorized exhibition. Фото Олени Червонюк.

Іл. 2. Дошка відгуків на вході до виставки Banksy in New 
York. Defaced an unauthorized exhibition, NY. Фото Олени 
Червонюк.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

248

Самі роботи райтера з України представити в музеї 
неможливо, бо специфіка виконання на будівлях не дає такої 
змоги. Численним відвідувачам презентували світлини. Се-
ред них зображення гімнастки, що балансує головою донизу 
на руїнах (іл. 3). Це фото не супроводжувалося  жодними 
коментарями, бо саме за себе говорить.

Іл.3. Banksy. Україна. Фото з екрана.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

249

Крім того, світлини ще шести робіт, зроблених на стінах 
розбомблених будинків деокупованих територій Києва та 
Київської області, стали експонатами цієї виставки, а саме такі 
графіті:

– бородатий чоловік, що купається у ванні (село Горенка) (іл. 
4);

\

Іл. 4. Banksy. Село Горенка, Україна. Фото з екрана.

-	



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

250

-	 жінка в халаті та бігуді на голові в протигазі та з 
вогнегасником (іл. 5) (місто Гостомель);

Іл. 5. Banksy. Місто Гостомель, Україна. Фото з екрана.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

251

-	 мобільна ракетна установка з чоловічим статевим 
органом замість боєзаряду (іл. 6) (місто Київ);

Іл. 6. Banksy. Місто Київ, Україна. Фото з екрана.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

252

-	 двоє дітей граються на чомусь схожому на гойдалки, а 
натомість це «фризький кінь» або ж протитанковий «їжак» (іл. 
7) (місто Київ);

Іл. 7. Banksy. Місто Київ, Україна. Фото з екрана.

-	 гімнастка зі стрічкою на вершині зяючого отвору (іл. 8) 
(місто Ірпінь);

Іл. 8. Banksy. Місто Ірпінь, 
Україна. Фото з екрана.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

253

-	 дитина кидає чоловіка (володимир путін?) на підлогу в 
протистоянні з дзюдо (іл. 9) (місто Бородянка).

Іл. 9. Banksy. Місто Бородянка, Україна. Фото з екрана.

Усі ті образи є алегоричними. Деякі паралелі зчитуються 
дуже просто й прозоро, як-от: перемога в протиборстві над 
путіним, незламність життя навіть на руїнах тощо. Більш склад-
но зчитати інформацію із зображення з дітьми, що граються 
на гойдалці, а насправді то «фризький кінь». Порода була ви-
ведена в XVI–XVII століттях шляхом схрещування іспанських 
коней з нідерландською важкою «холоднокровною» породою 
в період окупації Нідерландів Іспанією. На Заході цих коней 
іноді називають «чорними перлинами». Порода фризьких 
коней двічі побувала на межі вимирання, але була врятована 
нідерландськими конярами. Така аналогія перемоги життя над 
смертю, свободи над гнобленням наскрізна в доробках Бенксі, 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

254

що стало дотичним і до робіт, створених на підтримку нашої 
держави.

Відвідування таких локацій, на власному досвіді, зазвичай 
супроводжується асоціативним навіюванням. Подекуди ро-
боти зовсім не дотичні до того, що нагадують, бо просто 
перекликаються кольори, і написані ті полотна багато раніше 
згадуваної нами події. Не буває нічого випадкового. Просто 
погляньте на роботу Бенксі із зображенням жовтої качки на 
синій воді (іл. 10), під якою заховалася чи то хижа риба, чи то 
вороже налаштований підводний човен. Чи не нагадує це перед-
бачення сьогоднішніх подій?

Іл. 10. Banksy. Laugh Now (Смійтеся зараз). 2003. 
Silkscreen print. Фото Олени Червонюк.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

255

Mriya Gallery. First Ukrainian art gallery in NYC

Галерея Mriya (іл. 11) має беззаперечну місію забезпечити 
платформу для нових та недостатньо представлених 
міжнародних проблем, які висвітлюють у своїх роботах сучасні 
молоді художники з українським корінням та широкими 
поглядами на життя. Mriya – це міждисциплінарний мистецький 
простір з глибоко вкоріненою відданістю позитивному 
соціальному впливу.

Іл. 11. Галерея Mriya.101 Reade St, NY. Фото Олени Червонюк.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

256

З 1 жовтня 2025 року цей простір наповнили полотна Denis 
Sarazhin (іл. 12). Сучасний художник, що веде діалог з абстракці-
єю, народжений в Україні, сьогодні живе та творить у Нью-Йор-
ку. Десять відсотків від продажу картин підуть на донати для 
підтримки нашої країни в боротьбі проти чумної навали. І так 
відбувається з будь-якою виставкою в цій галереї.

Іл. 12. Інсталяція колекції Denis Sarazhin The Beast and the Sky. 
Фото Олени Червонюк.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

257

Цей сучасний автор досліджує взаємодію між абстракцією 
та пропозицією. Відкидаючи буквальний наратив, картини цієї 
колекції підкреслюють делікатні, відкриті форми, які залиша-
ються навмисно невирішеними. Цей підхід пропонує глядачам 
розвивати власні асоціативні читання, врівноважуючи ясність 
і двозначність за допомогою стриманих жестів і форми. Його 
творчість заохочує споглядання сприйняття та динамічного 
характеру інтерпретації.

Denis Sarazhin закінчив Харківську державну академію 
дизайну і мистецтв у 2008 році. Його виставки відкривалися в 
галереях Нью-Йорка, Лос-Анджелеса, Штутгарта та Києва, а 
його роботи зберігаються в колекції New Salem Museum. Пра-
цює художник переважно олійними фарбами на полотні.

Представлена колекція об’єднана назвою The Beast and the 
Sky. Подвійна суть людини як звіра, так і мрійника, прив’язаного 
до землі, що нескінченно прагне до неба, відображена в полот-
нах. Кожна робота випромінює ненаситний голод, підживлений 
руйнівною стихією. Творіння художника знаходяться на межі 
звірячого й божественного, людського та трансцендентного, 
створюють напругу між інстинктом і насильством, а також між 
небесним імпульсом міфу, творчістю та зростанням. Погляд у 
небо тут означає не тільки амбіції доторкнутися до небес, але й 
людську здатність знаходити порядок у абстракції – зрозуміти 
значення мінливих синіх фарб на картинах чи то для керування 
життям, чи то для подиву від цього світу.

Як і середньовічний бестіарій, який колись використовувався 
для каталогізації як реальних, так і уявних істот як носіїв 
символічного значення, частину цієї виставки також можна 
сприймати як абстрактний бестіарій, що каталогізує збирачів 
вітру та охоронців заборонених садів. Художник підкреслює 
роль фігуральності у своїй абстракції: відсутність конкретних 
об’єктів, що співіснують зі стійким почуттям образності, 
усуває бар’єри між глядачами з різних культур та з різним 
життєвим досвідом. Така цілеспрямована відкритість провокує 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

258

інтерпретацію, запрошуючи глядачів розшифрувати влас-
ні бажання, об’єднуючи їх конструкторами особистого міфу в 
кожній картині, так само, як людство колись знаходило звірів і 
богів у зірках і хмарах. Результатом є спільний уявний простір, 
який нагадує нам, що уява й емпатія невіддільні й залишаються 
одними з найбільш невід’ємних рис людства.

Термін «звір» стає синонімом до всіх органічних істот, чи 
то позаземну істоту, чи то будь-якого мешканця планети Земля, 
людину й тварину. Така позиція ставить виклики: чи людство 
піднесене над природою, чи назавжди невіддільне від неї? 
Суперечка між нашими тваринними інстинктами та невпинним 
прагненням до зірок може свідчити про те, що прогрес може 
бути побічним продуктом нашого бажання заперечувати власну 
тваринність. Відчуваючи менше звіра в собі, ми створили власних 
монстрів – машини сучасної епохи. У нашому прагненні стати 
богами ми ризикуємо знищити саму Землю, з якої походимо. 
А чи правда прогрес наближає нас до трансцендентності? І чи 
варто за прагнення досягти зірок заплатити людськістю? Як уже 
наголошувалося вище, виникає певне навіювання щодо зв’язку 
цих абстрактивних робіт з сучасними невтішними подіями 
в Україні. У кожному полотні бачиш не лише свого власного 
монстра, а радше того страшного ворога, який намагається 
знищити нашу ідентичність (іл. 13).



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

259

Іл. 13. Denis Sarazhin. What if Our Shadows are Waiting to be 
Free (Що робити, якщо наші тіні чекають, щоб бути вільними). 
2025. Oil on canvas. 40x40 inch. Фото Олени Червонюк.

Навіть просто прогулянка вулицями Нью-Йорка зараз, 
восени, нагадує про Україну. Не лише синьо-жовті кольори 
викликають такі асоціації, а й звичайні вуличні вітрини з 
сезонними продуктами та квітами, бо то гори помаранчевих 
гарбузів та оберемки соняшників (іл. 14). Такі екстер’єри мовчки 
наголошують на дотичності культур з різних континентів – 
української та американської.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

260

Іл. 14. Вітрина магазину навпроти галереї Mriya. NY. Фото 
Олени Червонюк.

Не є несподіванкою побачити картини вдовж Тайм Сквер. 
Якраз під час моєї прогулянки презентував свої роботи Brian Jos-
selyn. І знову вражають кольори та схожість природи Америки 
та України. На деяких картинах художника можна побачити 
жовті соняшники під синім небом (іл. 15). Це знову говорить 
про близькість культур, про спорідненість.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

261

Іл. 15. Brian Josselyn. North fork sunflower field. 30x50 inch. Acryl-
ic on canvas. Фото Олени Червонюк.

І це не остання асоціація з Україною під час прогулянками 
вулицями Манхеттена. Навпроти наступної локації, про яку ми 
з вами поговоримо, знаходиться Українська католицька школа 
Святого Юра (іл. 16). Ми не у Львові. На жаль, Україна тепер 
скрізь, на щастя, українці вміють берегти свою ідентичність.

Іл. 16. Українська католицька школа Св. Юра. NY. Фото 
Олени Червонюк.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

262

The Ukrainian Museum

Не лише сучасне мистецтво представлене на просторах 
Нью-Йорка. Третя локація – це The Ukrainian Museum (іл. 17). 

Іл. 17. The Ukrainian Museum. 222 E 6th ST, NY. Фото Олени 
Червонюк.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

263

Крім сувенірної крамнички на вході, відвідувачі можуть 
переглянути експозиції на двох поверхах будівлі. На сьогодні одна 
локація представляє давню історію української жінки в США. 
Озираючись на еволюцію української феміністичної традиції, ця 
виставка вшановує 100-річчя Української національної жіночої 
ліги Америки (UNWLA) та внесок її членів на глобальну арену 
дипломатії. Назва походить від Першого Вінка (First Wreath), зна-
кового феміністичного альманаху 1887 року, що об’єднує жінок 
з українських громад під владою габсбургів та царів. «Обов’язки 
українських жінок за океаном» (“The Duties of Ukrainian Wom-
en Beyand the ocean”) були сформульовані в промові, написаній 
президенткою UNWLA Оленою Лотоцькою для Міжнародного 
конгресу українських жінок 1934 року в Станіславові.

З 1925 року UNWLA переживає хвилі міграції та історичних 
збоїв, що, за словами доктора словесності Марти Кіхоровської 
Кебало, «феміністська чутливість може співіснувати з 
націоналізмом на великій відстані». Багато художників, 
представлених на виставці, були опубліковані в журналі UN-
WLA Our Life, тоді як інші артефакти походять з колекції UN-
WLA 30-х років, яка стала основою Українського музею. Твори 
Галини Мазепи та Лідії Боднар-Балахутрак нагадують про ранні 
гуманітарні кампанії, включаючи допомогу жертвам Карпатської 
повені 1927 року. Натюрморти Ірини Гомотюк-Зелик та 
Христи Оленської красномовно розповідають про десятиліття 
роботи членів UNWLA з інформування про Голодомор. Кар-
тини Олени Кульчицької, Алли Йохансен, Софі Зарицької та 
Аркадії Оленської-Петришин представлені разом з архівним 
листуванням з жінками-десидентками та дружинами політичних 
в’язнів в Україні в радянський період, у яких викладені думки 
щодо побудови транснаціональної спільноти активістів.

Художниці Аліна Тенсер та Саша Топольницька 
представляють покоління, яке прибуло до США в 1990-х ро-
ках, коли UNWLA консультувала глобальні агентства з надання 
допомоги щодо постчорнобильської України. Також нам 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

264

представлена ілюстрована дитяча книга Ярослави Сурмач-
Міллс, пов’язана з участю UNWLA в Міжнародному русі матерів 
та адвокацією організації для вразливих дітей відповідно до 
Конвенції ООН про права дитини (1989).

Після адвокаційної роботи «Діти Чорнобиля» в 1990-х роках 
кампанії UNWLA були зосереджені на поверненні українських 
дітей, викрадених росією після повномасштабного вторгнення 
в 2022 році.

Жінки-художниці другої половини 20-го століття діяли в добре 
сполученому, але нерівномірному світі. На фоні післявоєнних 
міграцій та різних потреб у відбудові їхнє мистецтво працює з 
темами ідентичності та болю, духовності та екзистенціалізму, 
відчуття приналежності та дослідження системних бар’єрів. 
Жінки українського походження в США займають своє місце на 
публічній арені – чи то в мистецтві, чи в громадсько-політичній 
діяльності, – артикулюючи несправедливість та різкі контрасти 
між західним демократичним суспільством та репресивним 
радянським режимом.

Об’єднуючи різні часові проміжки в одному просторі, 
інтерпретація кожного твору на цій виставці може бути 
двоякою. Група задумливих жіночих портретів наголошує 
на інтелектуальній свободі, а разом з тим на сестринстві та 
хвилюванні за жінок, переслідуваних тоталітарним урядом срср.

Матеріали, використані в найновіших творах на цій вистав-
ці відсилають до інфраструктур, від яких залежить наше життя, 
їхнього впливу на нашу соціальну поведінку та жести турботи 
один про одного.

Також в інсталяції зібрані рукотворні експонати, приналежні 
до різних ремесел: ткані пояси (іл. 18), посуд, сорочки, килими. 
Усе це ще більше розповідає світу про українців.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

265

Іл. 18. Ткані пояси з різних регіонів України. The Ukrainian Mu-
seum. Фото Олени Червонюк.

Робота українок за кордоном, які виступали як амбасадорки 
нових естетичних концепцій у національному мистецтві, на 
початку 20-го століття стала прикладом глобального зсуву до 
архетипу «нової жінки» – тої, що уособлює більш незалежну 
жіночу ідентичність та дбає про підвищення її видимості 
шляхом формування власних мереж та інституцій.

Усе це про незалежність, і не тільки жінки. Поза інсталяціями 
в Українському музеї я побачила плакат з радянських часів (іл. 
19), але він теж про незалежність українців навіть під гнітом 
радянщини. Це плакат з гаслом з вірша Тараса Шевченка до 
Шевченківського свята роботи Михайла Бойчука.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

266

Іл. 19. Шевченківське свято 1920. Михайло Бойчук (1882-
1937). Папір, кольоровий друк. The Ukrainian Museum. Фото Оле-
ни Червонюк.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

267

Українське в мистецькому просторі Нью-Йорка вкоренилося 
та пускає нові й нові паростки. Культурні традиції українців 
у великому американському місті красномовні. Насьогодні 
цей перетин культур необхідний: збереження ідентичності та 
неповторності українськості беззаперечне.

	 Література:
1.	 Chervoniuk,  O.  A. (2017). Zberezhennia hrafiti-mystetstva yak natsional-

noho nadbannia: pytannia ta vidpovidi [Preservation of graffiti art a nation-
al asset: questions and answers]. Kulturolohichna dumka=The Culturology 
Ideas, 12 (2), 131–137. (In Ukrainian)

2.	 Mriya. First Ukrainian art gallery in NYC. (No date). Retrieved from https://
www.mriya.nyc/

3.	 The Ukrainian Museum. (No date). Retrieved from https://www.theu-
krainianmuseum.org/



Інтерв’ю



Довгі, короткі,  відверті, важливі, особисті, скандальні,  
надихаючі, мотиваційні, провокативні, ознайомчі, портретні, 

просвітницькі, психоаналітичні, застережувальні, 
постмодерні й класичні, інтелектуальні, толерантні,

демократичні, феміністичні, європейські…

Інтерв’ю



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

270

https://day.kyiv.ua/article/poshta-dnya/hanna-chmil-lyudynu-
pryzvychayuyut-do-roli-prosto-spozhyvacha

Випуск №107, (2002)

ГАННА ЧМІЛЬ: «ЛЮДИНУ ПРИЗВИЧАЮЮТЬ
ДО РОЛІ ПРОСТО СПОЖИВАЧА»

15 червня, 00:00 «День»

Останній випуск «Громад-
ського форуму» («День», №  104 
від 12.06.2002) був присвячений 
темі європейських стандартів 
та  їхньої проєкції на українське 
суспільство. Подавши широкий 
спектр думок експертів і пере-
січних громадян, ми запросили 
наших читачів і всіх бажаючих 
приєднатися до обговорення 
проблем, які порушив «Громад-
ський форум». Першою на наше 
запрошення відгукнулася Ганна 
Чміль – заступник держсекрета-
ря Міністерства культури і мистецтв України, член-кореспон-
дент Академії мистецтв України. Сьогодні ми знайомимо вас 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

271

з її точкою зору щодо євростандартів у приватному житті і ще 
раз запрошуємо читачів до активної участі в «Громадському 
форумі», з попередніми випусками якого можна ознайоми-
тись у №№ 84, 93, 104.

– Якщо говорити про євростандарти у приватному житті, то, 
на мій погляд, ми маємо усвідомити: йдеться насамперед про те, 
що суспільство повинно забезпечити людині повноцінні умови 
для задоволення первинного рівня потреб. Тобто йдеться про те, 
що держава гарантує свідомій, активній, працездатній людині 
можливість за оці свої якості отримати отой стандарт. Тобто за-
довольнити первинний рівень потреб у житті, у їжі, у здатності 
користуватися й оплачувати стандартний рівень послуг, який 
забезпечує та сама держава. На мій погляд, оце і є той жаданий 
європейський стандарт. Безумовно, мені як людині, яка має при-
четність до культури, зразу хочеться сказати, що забезпечення 
стандарту суспільством – це перша сходинка до того, щоб люди-
на відбулася. А це можливо тільки тоді, коли людина реалізуєть-
ся духовно, коли у неї є духовні потреби, духовні цінності, коли 
людина здатна реалізуватися.

Чому сьогодні західне сите суспільство стикається з про-
блемою, пов’язаною із суїцидом, з тим, що люди не бачать сен-
су в життi, з тим, що люди все менше і менше стають творчими, 
тобто здатними на конкретний пошук нестандартного виходу з 
нестандартної ситуації. Коли людина призвичаєна до ролі про-
сто споживача, а західне суспільство, надаючи первинні умови 
для задоволення цього первинного рівня потреб, фактично тут 
же ставить людину на ескалатор, диктуючи умови задоволення 
цього первинного рівня потреб. Тобто на тебе з усіх боків іде 
реклама, інформація, ти обплутаний кільцем різноманітних 
послуг. Але цього замало. Задоволена потреба вже не є потре-
бою. І якщо в цій людині немає нічого, ніж просто стандарту, 
вона ніколи не буде задоволеною. Вона завжди буде, вибачте, 
в ролі такого собі стандарту  – пересічної людини, яка живе, 
як трава при дорозі. Чому так багато наших співвітчизників 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

272

знаходять реалізацію за кордоном? Їх беруть, як правило, за ін-
телект.

У політиці нашої держави мені подобається, що ми беремо 
орієнтацію на Захід, але не подобається, що ми забуваємо про 
той момент, що людина тільки тоді здатна відбутися власне як 
людина, коли в неї розвинений різноманітний рівень потреб – 
і насамперед, духовний. Коли вона здатна споживати мистець-
кі цінності, культурницький продукт. Коли в неї є на це і час, 
і можливість, коли вона незаангажована на 99% свого часу на 
здобування кусня хліба. І в цьому плані мені б дуже хотілося, 
щоб Україна могла вплинути на євростандарти.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

273

https://day.kyiv.ua/article/kultura/u-mene-dlya-vas-inshykh-
pysmennykiv-nemaye

Випуск газети №214, (2002)
Людмила ЛЕМЕШЕВА

«У МЕНЕ ДЛЯ ВАС ІНШИХ ПИСЬМЕННИКІВ НЕМАЄ»

21 листопада, 00:00

Сьогодні публіка повернулася до кінотеатрів, що ще роки 
з чотири тому здавалося абсолютно нереальним. І це – добре! 
Погано те, що туди не в’їхало на білому коні українське кіно. 
Чому? Про це «День» не перестає роздумувати і, чесно кажучи, 
щиро сумувати. Але це не заважає нам всебічно й неупереджено 
аналізувати ситуацію з національним кінематографом, сподіва-
ючись зрозуміти: що ж заважає нам робити кіно? Своє бачення 
проблеми 3 жовтня у досить провокаційному матеріалі «Нєльзя 
жуткой жізнью...» виклала Наталя Влащенко, яка свідомо пішла 
на педалювання ситуації, керуючись принципом: перший крок 
у спробі розв’язання проблеми є її обговорення. Ми вдячні 
Ганні Чміль, яка підтримала дискусію («Кінотворчість нагадує 
домну...», 10 жовтня). Сподіваємося, що сьогоднішній матері-
ал Людмили Лемешевої, формальним приводом для якого ста-
ла прем’єра нового фільму Юрія Іллєнка, допоможе нам якісно 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

274

просунутися в розумінні того, що відбувається з вітчизняним 
кіно. І з нами...

Цікаве спостереження останніх років: мої колеги – критики 
і журналісти – радикально порозумнішали, а художники стали 
катастрофічно дурнішими та бездарнішими. Майже кожна стат-
тя у пресі – це акт розмазування по стінці чергового імені. І чим 
ім’я гучніше, заслуженіше – тим акт більш захоплюючий та лю-
бострасний.

Ми здебільшого не хочемо розбиратися у грандіозних за 
значенням та наслідками змінах, які відбуваються з нашим сус-
пільством загалом, а отже, з кожним із нас. Натомість точно, по-
іменно знаємо винуватців всіх наших проблем і негараздів: кі-
ностудію імені Довженка розвалив її директор Мащенко, Спілку 
кінематографістів – її голова Бєліков, держдепартамент кіно – 
Чміль, Україну – її Президент Кучма, а Радянський Союз – Гор-
бачов. Ми, так званий народ, ні до чого цього не причетні. «Нас 
там не стояло», як кажуть у Одесі. З нами це зробили, нас вкотре 
обдурили й зрадили. Ми – вічна пасивна жертва, раби чиїхось 
інтересів, чужої волі та користі...

Але ближче до теми – про принципи державного фінансу-
вання кіно. Гола реальність сьогоднішньої ситуації полягає в то-
му, що кіно залишилося практично без держпідтримки. І це не 
чиясь особиста зла воля, а об’єктивний процес, який відбуваєть-
ся на всьому пострадянському просторі.

Весною в Москві проходив VI Форум кінематографістiв 
країн СНД і Балтії. Як учасниця п’яти з них, свідчу: становище 
приблизно в усіх однакове, і в нас далеко не найгірше. Раніше за 
інших почало вибиратися із кризи російське кіно, з цілком зро-
зумілих причин, одна з яких – вчасно прийнятий закон про кіно.

У ситуації, коли грошей немає, а національний кінемато-
граф повинен якимось дивом вижити, Міністерство культури 
та мистецтв України зробило свій екзистенційний вибір на ко-
ристь авторського кіно. І я щаслива, що дожила до унікального 
моменту в нашій злощасній історії, коли державна машина не 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

275

давила, а рятувала насамперед найталановитіших, найпрофесій-
ніших митців. Те, що сьогодні чиновник Ганна Чміль захищає 
авторське кіно від «вільних журналістів», – знак нечуваних змін 
у нашому суспільстві. У 70-і роки це навіть у сні не могло прис-
нитися.

Але справа не просто в художніх смаках голови департамен-
ту кіно, або експертної ради, або колегії Міністерства культури, 
що приймає остаточне рішення.

Будьмо чесними: звична, знайома до сліз апеляція до смаків 
«пересічної людини», яка не піде дивитися «важкодоступне» кі-
но, втратила будь-які підстави – не залишилося ані кінотеатрів 
для пересічної людини, ані грошей в її кишені. Сьогодні дешев-
ше пiти в театр, ніж у хороший кінотеатр, де до того ж вважають 
за краще крутити американські хіти. Знімати ж фільм на кіно-
плівку, щоб показати потім раз по телебаченню, – заняття надто 
дороге. Тоді вже простіше й дешевше клепати одразу телефільми 
та телесеріали.

У ситуації нинішньої тотальної кризи та занепаду виробни-
цтва кіно як мистецтво (а не як інструмент ідеології або розвага 
для дедалі нудьгуючого обивателя) зберігається тільки завдяки 
фестивалям. Участь у міжнародних форумах – це форма існу-
вання національного кіно сьогодні. Там фільми дивляться кіно-
мани, критики, прокатники й продюсери. Про них пише преса. 
Заявити про себе як про кінематографічну державу ми можемо 
тільки там. Світовий глядач нас поки що не знає. Та й свій також.

«А де ж тоді наші перемоги?» – запитують журналісти. Пе-
ремоги є, хоча й не Золота пальмова гілка в Канні. Вона – одна 
на всіх.

Ну, а чому наші дебютні стрічки та короткометражки мають 
на фестивалях більший успіх, ніж повнометражні? А так завжди 
було. Успішний дебют у короткому метрі трапляється частіше, 
ніж у повному. Хочете прикладів? Дипломну роботу Сергія Мас-
лобойщикова за Кафкою запросили до Канн, а велику картину, 
також за Кафкою, «Співачка Жозефіна та мишачий народ» – вже 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

276

ні. Роман Балаян після блискучих студентських робіт (які та-
кож могли потрапити до Канн або Берліна, якщо б він жив не 
в закритому суспільстві) знімає великий і безпорадний фільм 
«Ефект Ромашкіна». Короткометражка «Дитина» так і залиши-
лася кращою картиною Миколи Мащенка (на мій смак, звичай-
но). Прикладів можна навести ще багато.

Слід враховувати ще одну обставину: в основному конкур-
сі міжнародних фестивалів ставки крупніші, а тому гра більш 
жорстка і менш чесна.

А тепер «алаверди» – запитання до побратимів по цеху. Чо-
му? Чому ми так охоче волаємо про невдачі нашого кіно і так не 
любимо згадувати про успіхи, нехай і скромні?

Чому в українських ЗМІ журналісти зловтішно писали і го-
ворили про «ганьбу», «провал» фільму Юрія Іллєнка «Молитва 
за гетьмана Мазепу» на Берлінському фестивалі, де вони не були 
присутні? І чому, грізно запитуючи: «Хто дав гроші?» – ніхто з 
них не згадував, що живий класик Іллєнко десять років (!) не 
працював як режисер, і що останній його фільм «Лебедине озе-
ро. Зона» отримав у Каннах (!) одразу два (!) призи: Фіпрессі та 
молодих критиків (журі з найбільш незалежних і непідкупних у 
світі).

Чому кілька українських видань охоче розтиражували не-
втішний відгук В. Кічина про «Мазепу» в «Известиях» і жодного 
разу не процитували С. Новопрудського, оглядача і відповідаль-
ного секретаря тих самих «Известий», який написав після «Кі-
нотавру» про «представників російської інтелектуальної еліти, 
яка виявила жахливу дурість в оцінці справжнього шедевра – 
кіно, рівного якому на пострадянському просторі не знімав і не 
намагався зняти ніхто». Чому ці втішні для національного само-
любства слова не набрала великим шрифтом жодна газета?

Звичайно, Юрій Герасимович своїми останніми публіка-
ціями в «Бульварі» зробив усе, що від нього залежало, щоб ви-
кликати перед прем’єрою хвилю народної «любові» до себе. Він 
взагалі майстер наживати собі ворогів. Але, може, на це треба 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

277

подивитися як на його особисту людську драму? Може, це при-
від для національної скорботи, а не для тріумфування та глуму?

Коли людину довго ламають через коліно, коли вона звикає 
жити у стані агресивної самооборони, «всупереч» і «наперекір 
усьому» (назва його фільму), – ця психологічна модель починає 
спрацьовувати незалежно від волі та свідомості в будь-яких об-
ставинах, диктує стиль поведінки, згубний насамперед для самої 
особистості.

До речі, не підозрюйте, панове, в ангажованості – я не з 
«близького кола» Іллєнка. Багато років ми ледь вітаємося. Пла-
тон – не друг, але істина дорожча.

Як історик українського поетичного кіно, можу сказати, що 
ніхто так не боровся iз собою три десятиріччя, не зраджував ін-
ших і себе, не йшов на компроміси і водночас майже маніакально 
залишався вірним собі, як Юрій Іллєнко. Досвід його перемог і 
поразок – це досвід виживання сильного характеру, що дорогого 
варте. У нас загинути завжди було легше, ніж вціліти. Особливо 
якщо це боротьба не просто за побутове виживання, а за буття. 
За повноцінне перебування – в житті, в мистецтві, в історії.

Чи не головна це проблема самої України? І чи не про це 
фільм «Мазепа»? Про ціну, яку платить особистість за відмову 
бути пасивною жертвою. Про балаган, у якому доводиться бра-
ти участь, про необхідність лукавити і блефувати, ховатися за 
цілою системою масок. Про спроби перехитрити долю, змінити 
її – і приреченість цих спроб. (Про естетику фільму – розмова 
окрема; здається, що цей постмодерністський кіноколаж ство-
рювали два різнi режисери: Пітер Грінуей та Микола Засєєв.)

Новий фільм Юрія Іллєнка – його друга відчайдушна сповідь. 
Перша була здійснена наприкінці 80-х – у статті під назвою «Пла-
та за компроміс», де режисер з рідкісною відвертістю, з гіркотою 
й болем судив себе як людину і митця. У мене цей чоловічий вчи-
нок викликав глибоку повагу і співчуття. А у вас ні? Здогадуюся, 
чому: ви вважаєте себе непогрішними, вважаєте, що «зберегли 
обличчя». Вам пощастило. А ось Пушкіну – ні: «И с отвращением 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

278

читая жизнь свою...» – це він про себе написав. І Параджанову не 
пощастило: «Кажуть, що я зберіг честь. Ніде, ніколи, ні в чому… 
Я – боягуз! Скільки разів я сфальшував, здрейфив…»

Це він сказав у своєму останньому телеінтерв’ю на всю краї-
ну і дав нам останній урок свободи і людської гідності.

Кілька слів про ставлення до іншого згаданого Н. Влащен-
ко українського режисера, молодшого, але також недоступного 
розумінню «трудівників полів» і окремо взятих «завсідників Бу-
динку кіно», – до Сергія Маслобойщикова.

Маленька, але характерна деталь: «Киевские Ведомости», ін-
формуючи про підсумки нинішнього фестивалю «Кіношок», не 
вважають за потрібне повідомити, що головний приз за кращу 
операторську роботу в новому фільмі Маслобойщикова отри-
мав Богдан Вержбицький. Чи не тому, що про «Шум вітру» була 
вже в цій газеті рецензія з назвою-вироком «Багато шуму з...»

Боже, ну звідки у всіх цей розв’язний тон, коли йдеться про 
серйозних режисерів (навіть якщо у них не все вийшло)? Ця 
«легкость в мыслях необыкновенная», ця демонстрація своєї 
кричущої вищості... Ніхто вже сьогодні не вважає за потрібне 
вникати в задум художника, обтяжувати себе доказами, хоч 
якимись аргументами. Я так думаю – і все. Але дозвольте, а що, 
як ви думаєте поверхово? Що, як у вас смак нерозвинений, бо 
дуже багато з’їли попси, снікерсів та жуйок? Що, як це про вас 
сказано: «Все вздор, чего не знает Митрофанушка»?

Але мало в кого виникають такі незручні думки. Всі з без-
пощадністю одне одного судять. Навколо люті від власної не-
погрішності прокурори – і майже жодного захисника. Хіба що 
Вадим Скуратівський кидається на всі амбразури разом. «Ну, 
сумасшедший, что возьмешь…»

Три десятиріччя (після ХХ з’їзду) ми жили вже не за тоталі-
тарної влади, а за дедалі слабшої авторитарної, яку поступово 
навчилися ігнорувати. Натомість визнавали над собою владу 
справжніх авторитетів. Нині, разом iз авторитарною владою, 
випарувалися кудись і авторитети. Що б це означало? (запитан-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

279

ня до соціопсихологів). За моїми спостереженнями, найпоши-
ренiша фраза на сьогоднішньому телеекрані, на вулиці й у ві-
тальні: «Та пішов ти...» Схоже, вона просочилася до нас iз вікна, 
прорубаного навіть не до Європи, а до Америки. До Америки 
«доступного» голівудського кіно.

Якщо поважати нема кого, звідки взяти самоповагу? Якщо 
пишатися нема чим, то що живитиме почуття національної гід-
ності?.. А може, у нас комплекс провінціалів і невдах, які не ві-
рять, що з ними може статися щось варте? Або садо-мазохіст-
ський, як у Кочубеїхи у фільмі Іллєнка?

Відповім одразу ще на одне запитання, що ставлять журна-
лісти: навіщо знімають стільки історичних фільмів? «Створює-
мо минуле», хоч як це парадоксально звучить. І багато ще буде 
крайнощів і дурниць, зміни знаків «плюс» на «мінус», колишніх 
антигероїв – на героїв. Триває нормальний процес національної 
самоідентифікації з усіма його дитячими хворобами. І не тільки 
у нас – погляньте на північного і західного сусідів.

Дорого обходиться? А вартість «Сибірського цирюльника» 
знаєте? Або «Огнем і мечем» із «Паном Тадеушем» разом? Нічо-
го не зробиш, національна міфологія дорого коштує і створю-
ється віками. Але без неї немає культури. Та й не в тих кишенях 
шукаєте «гроші платників податків», пані Влащенко. Кінемато-
графічні гаманці сьогодні найхудішi та найдірявішi. («Не туди 
б’єш, Іване!» – сказав би Довженко.)

А тепер про молодих. Те, що з ними справи кепські та їм тре-
ба дати зелене світло, чую з початку 70-х, коли кілька разів була 
в журі фестивалю «Молодість». Спочатку через наївність диву-
валася відсутності змін, потім зрозуміла, що це такий ритуал, 
чисто риторична фігура, а отримати першу постановку, як завж-
ди, важко. Прорив стався у другій половині 80-х, коли держав-
них грошей було ще неміряно, але вже з’явилися деякі ступені 
свободи. Виникло об’єднання «Дебют», чию роботу добре знаю, 
бо була там головним експертом. Наші дебютанти встигли зняти 
по одній-дві стрічки. Коли ситуація в країні різко змінилася і в 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

280

молодих з’явився вибір, найбільш життєздатні пішли в рекламу, 
кліпмейкерство і на комерційне телебачення.

По суті, покоління нинішніх 30–40-річних – втрачене поко-
ління. І не тільки для кіно. Наприклад, для науки. (І хіба це особи-
ста провина академіка Патона, що молоді вчені, замість розроб-
ки нових фундаментальних ідей, зайнялися дрібним і великим 
бізнесом?) Молоді хочуть працювати за нормальні гроші, а не 
за ті копійки, які отримають на державних студіях (або в акаде-
мічних інститутах) після нескінченних поневірянь і принижень. 
Кіно сьогодні (як і науку) не зрадили тільки справжні його фа-
натики, на кшталт Маслобойщикова, Дмитра Томашпольського 
або Леся Саніна. Але чи довго й вони протримаються? Сергій 
закінчував «Жозефіну» на свої та оператора Шумовича гроші, а 
тепер Сашка вже немає в живих, а сам режисер почав поглядати 
убік телесеріалів. Та й синок просить «зрозуміле»…

Знаю, Роман Балаян робив активні спроби повернути в кіне-
матограф Наталю Андрейченко, я особисто – Сергія Лисенка та 
Славка Чернилевського. Але, на жаль… Крім Леся Янчука (який 
уміє знаходити інвесторів серед української діаспори), ніхто з 
колишніх «дебютантів» не прийшов з якимось проектом. Нещо-
давно, щоправда, запропонувала сценарій Галя Шигаєва (з її та-
лановитої короткометражки «Голий» починався «Дебют»). Але 
це і є той самий текст «про Федю та собачку Катю», який так не 
сподобався пані Влащенко.

Тепер відповім на її та Юрія Мінзянова запитання: «Хто? 
Хто судді та експерти?» Провідні наші критики, а також режи-
сери та продюсери (список поіменно вам охоче нададуть на ву-
лиці Франка). Але експертна рада – орган дорадчий. Остаточне 
рішення приймають ті, хто несе персональну відповідальність 
за «кінцевий продукт». Напевно, це правильно. Хоча художній 
результат не може гарантувати навіть найпрофесійніший про-
дюсер у світі.

Оскільки я сама вже кілька років належу до «таємничих 
сил міністерства, що дають відмашку новим постановкам» (Є. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

281

Чередниченко, «Киевские Ведомости»), то ставлю, у свою чер-
гу, запитання: «Хто?» Хто цей таємничий, молодий чи старий, 
але талановитий режисер iз «цікавим для всіх» сценарієм, якому 
в Мінкульті показали на двері? Якщо назвете хоч одне ім’я, на 
знак протесту перша вийду з ради.

Готова оприлюднити будь-яку із своїх внутрішніх рецензій, 
за які, на жаль, ніхто зі мною борзими щенятами не розплачу-
вався. Проте зізнаюся – жодного з описаних Н. Влащенко сце-
наріїв не читала і про їхню якість судити не можу, бо цього року 
змолилася дати ближче до фіналу тільки найкращі. Ще раніше за 
мене відмовився занурюватися у «бурхливий потік» графоманії 
Вадим Скуратівський – через шкідливість для душі та зору.

Страшний секрет, який «соромливо приховують від широ-
кої громадськості», вже відкрила Г. Чміль. Підтверджую: у нас 
немає хороших кінодраматургів! Не дали великих результатів 
навіть два оголошених конкурси. На одному з них (малобюджет-
не кіно) набрав найбільшу кількість балів – змушена засмутити 
вас – все той же Юрій Іллєнко (сценарії подавалися анонімно, 
під девізом). Хоч ґвалт кричи...

Але коли я знаю, що фільм буде знімати Кіра Муратова, одра-
зу кажу «так», бо не сумніваюся, що навіть зі сміття, знайденого 
на вулиці, вона зробить мистецтво. У цьому розумінні абсолютно 
згодна з політикою Міністерства культури, що авторам на кшталт 
Муратової, Іллєнка, Балаяна або Маслобойщикова доводиться 
просто довіряти – вони давно звикли гуляти в чистому полі без 
повідка (хоча й їм конче необхідні першокласні драматурги).

Взагалі, на всі претензії щодо відсутності пристойних сцена-
ріїв, фільмів-шедеврів і вічних розборок в кінематографічному 
середовищі, на місці Ганни Павлівни (не доведи, Боже!) я б від-
повідала знаменитою реплікою Сталіна, що він її кинув першо-
му секретарю письменницької Спілки в аналогічній ситуації: «У 
мене для вас інших письменників немає».

І інших режисерів також немає. Особливо тих, які вміли б ро-
бити жанрове, сюжетне кіно з простою історією, цікавою, якщо не 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

282

всім, то багатьом. (Крім В’ячеслава Криштофовича. Їхній тандем 
з Андрієм Курковим – єдиний успіх останніх років у цьому роді).

Коротше, як казав наш рідний перший президент: «Маємо 
те, що маємо».

Відкрию ще одну неприємну таємницю: голосніше за інших 
кричать «усе відняти та поділити!» (знайомий до болю заклик...) 
ті режисери, які не вміють робити ані елітарне кіно, ані масове. 
Вони вміють знімати фільми, які взагалі нікому не потрібні. На 
жаль, славетна епоха розвиненого соціалізму, що вигодувала і 
такий кінематограф, закінчилася назавжди. Наше суспільство з 
філософією рівності, точніше, з психологією рівного пайка для 
всіх, розстається, хоч для багатьох це особиста катастрофа: про-
фесію, як і спосіб життя, міняти пізно. Цю вибухонебезпечну 
соціальну проблему (актуальну не тільки для кінематографістів) 
суспільство ще має вирішувати.

Звичайно, людей шкода. А хіба не шкода тих, найталанови-
тіших і найчесніших, у яких, на догоду філософії рівності, був 
тільки один привілей: першими згнити в зоні. Або раніше за 
інших загинути від інфаркту, раку, виразки шлунку, нажитих в 
нерівній боротьбі iз Системою, – зокрема, зі студійними редак-
торами і чиновниками рідного Держкіно... А якщо вхитритися 
вижити і не спитися – то стати глибоким невротиком...

І, наостанок, про самих юних. Весною цього року я була го-
ловою журі фестивалю «Відкрита ніч», який існує завдяки геро-
їчним зусиллям Михайла Іллєнка, чудового режисера і декана 
кінофакультету Київського театрального інституту. Дуже пора-
дували роботи наших випускників: винахідливі, дотепні й жит-
тєрадісні, навіть коли це чорний гумор. Знаю, що Міністерство 
культури планує великий проект, у рамках якого на незалежній 
кіностудії зможуть зняти короткометражки iз десять режисе-
рів-початківців. Як каже один iз ініціаторів проекту Роман Ба-
лаян, дуже хочеться перевірити, на що здатні молоді люди, які 
працюють в умовах абсолютної, тотальної свободи, які нові ху-
дожні ідеї вони принесуть.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

283

Номер 2003:#5
Лариса БРЮХОВЕЦЬКА

РЕСТАВРАЦІЯ УЛЮБЛЕНОГО ЖАНРУ

26 липня в Будинку кіно від-
булася прес-конференція, де група 
кінематографістів оголосила широ-
кому загалу лист, в якому засудила 
заступника Міністра культури Ганну 
Чміль, яка, на їхню думку, розвали-
ла кіногалузь. Мене завжди вражала 
схильність наших кінематографістів 
ділити шкуру невбитого звіра. Ма-
буть, у цьому є якийсь невідомий 
мені сенс, а, можливо, це прояв не-
оритуальності, від чого вони виро-
стають у власних очах. Хоч як би там 
було, але час від часу здіймається хвиля гніву й протесту проти 
когось, яка повинна змести неугодного й принести благодать... 
Благодать не з’являлася, навпаки, ставало гірше, але тим не мен-
ше, хвилі накочуються з незмінною періодичністю. Вперше – у 
перебудовні часи (1986), коли з’їзд Спілки кінематографістів 
вихлюпнув з трибун шквал гніву (справедливого!) проти чи-
новників. В результаті великого галасу ліквідували чиновників. 
Ні, не фізично – держава, йдучи назустріч колективному бажан-

Ганна Павлівна Чміль



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

284

ню, ліквідовує Комітет з кінематографії й кіногалузь переходить 
у відання Міністерства культури, як це було до 1962 року, тобто 
держава понижує значення кіно у власній ієрархії. І от Україна 
стає незалежною, в ній існує розвинуте кіновиробництво, в кі-
но вкладаються не тільки державні кошти, з’являється потреба в 
структурі, яка б цей процес регулювала. Виникає Держкінофонд, 
очолений Юрієм Іллєнком та Ганною Чміль, які розробили про-
граму поступового переходу кіногалузі до ринкових умов. Та 
вибухає черговий сплеск обурення кінематографістів і держава 
ліквідовує й цю структуру, створює скромний департамент кі-
но в тому ж таки Міністерстві. З 1993 року для кіно настають 
важкі часи. 2000-й рік дає надію – держава вперше виконує свої 
зобов’язання, закладені в Бюджеті країни, й виходять цікаві 
фільми, які привертають до себе увагу громадськості, а кілька з 
них прориваються на міжнародну арену і здобувають нагороди. 
Щоправда, останні два роки уряд Кінаха та уряд Януковича не 
дуже підтримували кіно, та все-таки поступовими й неухиль-
ними зусиллями Ганни Павлівни Чміль і її невеликої команди 
в Міністерстві кіногалузь поступово реанімується, залучаються 
інвестори, шукаються недержавні кошти на фільми.

І от чергова дія. На згаданій прес-конференції, окрім листа, 
зачитаного Володимиром Савельєвим, фігурує лист на захист 
Ганни Чміль, під яким підписалася значна група кінематогра-
фістів. Але справа не тільки в зіткнення протилежних думок – 
багатьох здивувало інше. Досить поінформовані у справах кіно 
журналісти вперше довідуються, що на студії ім.  О. Довженка 
функціонує художня рада. Не менш дивно, що цей режисер сім 
років не помічав, який занепад переживає українське кіно і тіль-
ки тепер, ставши головою художньої ради кіностудії, раптом 
прозрів. А прозрівши, виклав своє «відкриття» в листі до вищих 
інстанцій. Кінематографісти, яких, незважаючи на відпускний 
період, зібралося немало, почали вимагати прізвища членів тої 
незрозумілої художньої ради. Савельєв не міг до пуття їх назва-
ти, але коли після Миколи Засєєва, Миколи Ільїнського, Олек-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

285

сандра Муратова, Михайла Бєлікова (відсутнього) прозвучало 
прізвище Михайла Іллєнка, той тут же заявив: «Якщо я в цій ху-
дожній раді, то я виходжу з неї. Я абсолютно не згодний із зміс-
том листа». Микола Ільїнський у відповідь ударив залпом логіч-
них силогізмів: «Ніхто не заперечить, що в кіно все погано. А хто 
в цьому винен? Керівник!» Але, звинувачуючи Ганну Павлівну, 
заявив, що робить це не з корисливою метою. «Безкорисливий» 
Микола Ільїнський останні роки методично і наполегливо виби-
вав у Чміль кошти на свої стрічки. Але тим часом виросло нове 
покоління і треба поступитися... От і цього року пріоритет дер-
жзамовлення дістався молодим. Хіба не занервуєш?

«Як багато безглуздих криків, – мовив розважливо Роман 
Балаян. – Мені приємно чути, що Ганна Павлівна запускає мо-
лодих, працює з людьми, які щось шукають. Вважаю, що вона 
правильно ділить гроші. Вважаю, що вина за стан українсько-
го кіно лежить на владі значно вищій, ніж заступник Міністра 
культури».

«Я приїхала на цю прес-конференцію з Одеси, – сказала Кіра 
Муратова. – Ганна Павлівна – перший в моєму житті начальник, 
який цікавиться мистецтвом. Я надіюсь, це неправда, що її хо-
чуть звільнити». «Та схема, якої дотримувалась Ганна Павлівна, 
мала майбутнє. Американські та російські прокатники, які заво-
лоділи нашим ринком, домоглися свого», - звернув увагу на ще 
одну реальну причину цього звільнення Олесь Санін. «Навіть у 
Словаччині вже з’явилось Міністерство кіно, – нагадав Андрій 
Халпахчі, – а в нас кіно як частина української культури під 
загрозою зникнення». «Чому на цю прес-конференцію не при-
йшов ніхто з Міністерства культури? – подивувалась директор 
Одеської кіностудії Тамара Яворська. – Що я скажу своєму ко-
лективу, як все це пояснити? Адже навіть при тому, що держава 
виділяла на кіно мінімум грошей, студії все-таки працювали. А 
що буде тепер?» Вадим Скуратівський запропонував глянути на 
цю ситуацію ширше: «Причому тут Ганна Павлівна? Наша краї-
на безоглядно сповзає до авторитаризму». А Владлен Кузнецов, 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

286

який вів прес-конференцію, резюмував: «Представники влади 
неодноразово запевняли нас, що не будуть вирішувати кадрових 
питань без погодження з творчою спілкою. То що ж виходить?»

Кому віддала перевагу влада, знімаючи з посади Ганну Чміль, 
можна побачити з цих двох листів. У першому – єдине прізви-
ще голови фантомної художньої ради. Під другим підписались 
багато кінематографістів, які вболівають за долю українського 
кіно. Фіксуючи цей драматичний момент у не менш драматич-
ній історії українського кіно часів незалежності, ми повторюємо 
запитання: що буде тепер?



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

287

Батьківський день 
Людмила РЯБОКОНЬ

Випуск №18, (2003)

ГАННА ЧМIЛЬ: «УЧУСЬ У ДОЧКИ РАЦІОНАЛЬНОГО 
ПІДХОДУ В РЕАЛІЗАЦІЇ МЕТИ»

31 січня 2003

Заступник державного секретаря Міністерства культури та 
мистецтв Ганна Чміль вважає зміну цінностей у наступних по-
коліннях закономірним явищем і пропонує своє бачення мож-
ливості поєднання різних поглядів батьків та дітей для загальної 
користі. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

288

ДОРОГА ДО СЕБЕ 
– Нема такого дня, щоб чи свідомо, чи підсвідомо я так чи 

інакше не згадувала батьків. Мами вже немає, вона померла, а 
батько живий, йому в жовтні виповнилося вісімдесят років. Як 
для батька, так і для мами, все, що представляло у цьому світі 
певний сенс, певну сутність, так чи інакше оживлялося чи обож-
нювалося. Йдеться про святість ставлення до всього живого, я 
вже не кажу про ставлення до людей. 

Я пам’ятаю, коли мене, шестирічну дитину, будили влітку о 
четвертій годині ночі і вели ще зовсім сонну в ліс по ягоди або 
по гриби. Спочатку я ходила в ліс з дідом, потім цей шлях «про-
роблявся» з матір’ю чи з батьком. На цьому шляху і відбувалося 
пізнання світу, формувалось ставлення до нього як до живого 
організму. Не дай, Боже, було зламати гілку в лісі! Сьогодні, як 
і в дитинстві, я можу розмовляти з деревом, з травою, з водою, 
небом. Це зовсім не означає розмови в прямому розумінні цього 
слова, йдеться про звернення до самої себе як до форми очищен-
ня, як це буває, до речі, і в церкві. Дорога до себе завжди опосе-
редкована, вона ніколи не буває прямою. Вона завжди лежить 
через когось або через щось. Це шлях роботи над собою, це шлях 
до самопізнання, шлях власного піднесення над оцією буденні-
стю, оцією суєтністю, над звичайним побутуванням. 

Ще одним моментом серед цінностей моїх батьків було свя-
тешне ставлення до людей, це було на рівні сімейних заповідей, 
сімейних кодів. Не дай, Боже, було про когось сказати погане або 
осуджувати когось. Я ніколи не забуду, як ми з мамою працювали 
в полі, і про одну зі старших дівчаток з нашої вулиці одна з жінок 
почала розповідати, що та ввечері якось не так з хлопцем повелась, 
принаймні так вважала оповідачка. Інші жінки включилися в роз-
мову, осуджуючи дівчину. Маму запитали, чому вона не підтримує 
розмову. Вона відповіла: «Мовчу і вам раджу. У мене ростуть дві 
доньки, я не знаю, яке в них буде життя і як колись вони вчинять. 
Я найбільше за все боюся, що такі, як ми з вами, будемо їх осуд-
жувати, не розуміючи ситуації». Це для мене стало уроком на все 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

289

життя. Коли зараз мені деякі «доброзичливці» кажуть, що хтось 
про мене погано говорив, то я відповідаю, що значить у ту хвили-
ну ця людина саме так думала про мене. Я вважаю, що людина в 
певній життєвій ситуації може не мати достатньої інформації або 
просто помилятися, або мати підстави зробити певний висновок. 
Так мене навчили мої батьки. З позиції свого життєвого досвіду 
я розумію, що це дуже глибинна філософія, яка здатна зупинити 
потік негативу, цю навалу, якій, якщо ти піддасися, то вона тебе 
просто звалить з ніг – і ти будеш знівельований, спаплюжений. А 
з другого боку, така позиція надає можливість не відчувати себе 
приниженим. Для мене це проста життєва мудрість. 

ЗУПИНКА БУДЕННОСТІ 
– Я не можу похвалитися тим, що у нас в сім’ї якось особли-

во відзначалися родинні свята, зокрема дні народження. Взага-
лі дні народження в нашому селі не прийнято було відзначати. 
День народження – це возвеличення тебе, а за насправді у цей 
день потрібно хвалити батьків і Бога. Коли вже в дорослому віці 
ми почали приїжджати до батьків на день народження, їх це ду-
же розчулювало. Цього року батько сказав, що, може, ми раніше 
в житті неправильно робили, що цього в житті не відзначали, а 
через тиждень сказав: «Мабуть, усе було правильно, бо для того, 
щоб усвідомити цей день як певну віху в житті, відзначати дні 
народження потрібно дуже рідко». 

У сім’ї завжди відзначались усі християнські релігійні свята, 
особливо Великдень. На Різдво ж завжди холодно, і до церкви 
маленьких не брали, бо треба було йти в інше село. Воскресіння 
Христове – це було найкраще свято, бо, з одного боку, оживала 
сама природа, а з другого – оживали самі люди. Прибирали по-
двір’я, наводили лад у будинку, викидали все зайве. У хаті виві-
шувались святешні рушники, які прикрашали не тільки образ, а 
й фотографії на стінах, картини. Також вивішувались святешні 
килими, застелялись святкові доріжки. Словом, хата буяла різ-
нобарв’ям, це було справжнє свято краси. Якщо оцінювати з 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

290

погляду сьогодення, то це була постмодернова культура в най-
кращому вияві й розквіті. Були різностильові підходи, навіть в 
одній хаті. Перед цим люди постили, постили і ми, діти. Справж-
нім святом був родинний сніданок на Великдень, коли неспішно 
велися сімейні розмови начебто й зовсім на буденні теми, навіть 
розмови «ні про що», без всіляких пишномовних слів. Але від-
чувався момент якоїсь зупинки в цьому буденному житті, який 
фіксувався свідомістю навіть на підсвідомому рівні. 

Свято — це зупинка буденності, яка здатна перервати отой 
безперервний процес буття для осмислення. Усвідомлення це 
відбувається не тільки на рівні раціо, воно відбувається на рівні 
емоцій, рівні підсвідомого. Але я особисто в житті більше ціную 
не саме свято, а сам процес підготовки до нього. Бо свято — то 
вже результат, тобто власне кінець того початку, відлік якому бу-
ло дано давно. Дуже добре, коли цей кінець, завершений резуль-
тат, стає початком чогось — тоді це дійсно велике щастя. Коли 
вже все закінчується — то це вже не радість, а лише процес, який 
вже відбувся. Я ж завжди ціную сам процес досягнення резуль-
тату, досягання мети. 

У КОНТЕКСТІ ДОРОСЛОСТІ 
– Стиль життя нашої родини був строгий, подарунки дару-

валися дуже рідко. Це не означає, що не було ласки, тепла, про-
сто не було якоїсь підвищеної уваги до дитини. У нас в сім’ї до 
дітей ставились як до рівних. Я дуже вдячна батькам, що вони 
дуже рано почали залучати нас до сімейної ради і всі сімейні пи-
тання обговорювали за нашої участі. Інколи наші дитячі пропо-
зиції були дуже наївними, але батьки дослухалися нашої думки 
і ніколи не сміялися з нас. Таким чином виховувалося почуття 
рівності, самодостатності, з’являлося відчуття себе в контексті 
дорослості. На мій погляд, це дуже важливо для дитини, бо з 
нею не можна цяцькатися як з меншовартістю, або, не дай, Бо-
же, як з іграшкою. Це трапляється зараз дуже часто, коли батьки 
мають для цього фінансові можливості. Як правило, такі бать-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

291

ки «ставлять свою дитину на ескалатор» – і везуть до надання 
різних послуг. Усілякі гуртки, музика, іноземні мови. На цьому 
ескалаторі з дитини вихолощують душу. З одного боку, з неї ро-
блять абсолютного знавця процесу, і вона виходить у світ все-
бічно ознайомленою, але не освіченою. Бо освіта передбачає, на-
самперед, – наявність душевності. Як правило, з такою дитиною 
в контексті душевно ніхто не працює, дитина залишається нао-
динці із собою. На певних етапах до неї хтось долучається і щось 
у неї вкладає. Але чи вкладене відтворюється або актуалізується, 
чи стає основою для олюднення, для зародження та формування 
людського в цій маленькій людині, – невідомо. 

«ЕСКАЛАТОР» РОБОТИ НАД СОБОЮ 
– Моїй доньці Лесі зараз 29 років, і я, як мама, завжди нама-

галася вкладати в неї і розум, і душу. Вона закінчила українську 
школу з поглибленим вивченням англійської мови саме в той час, 
коли ще не модно було віддавати свою дитину в школу з україн-
ською мовою викладання. Леся школу закінчила успішно, потім 
закінчила Київський університет, факультет соціальної психо-
логії, зараз написала дисертацію. Але йдеться не про це. Я дуже 
хотіла, щоб вона була освіченою, я її теж ставила на ескалатор, 
але це був «ескалатор» роботи над собою. Навчити важко, навчи-
ти можна тільки власним способом життєдіяльності й власним 
життям. Коли донька була маленькою, я працювала, писала дис-
ертацію, чоловік писав дисертацію. Наша дитина нас з чоловіком 
завжди бачила над книжками, у будь-який час – чи то вранці, чи 
то пізно ввечері. Згодом вона також засіла за книжки – пізнавала, 
шукала. Я рада, що в неї сформувався потяг до постійної роботи 
над собою. Згодом вона вивчила англійську мову на рівні віль-
ного володіння, студенткою працювала, намагалась навчитись 
сучасного менеджменту. Це не складний процес, це відпрацьова-
ні технології, просто раніше у нас цього не було. Наша школа як 
основа і освіти, і як школа формування світогляду була дуже сер-
йозною і якісною. Вона закладала концептуальні засади пізнання 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

292

світу й усвідомлення себе в цьому світі. На мій погляд, це дуже 
суттєво й важливо. Інша справа, що сьогоднішній світ вимагає 
якраз перш за все знання оцих вузьких технологій. Якби ми сьо-
годні не характеризували наше суспільство, реально ми просто 
спустилися до рівня суспільства споживачів. Раніше ми не обме-
жувалися лише споживацьким існуванням, виховувались і есте-
тичні смаки, прищеплювались якісь норми й цінності. 

Час координує систему цінностей, спосіб освоєння світу. Я, 
наприклад, часто не погоджуюся з позицією дочки щодо тих чи 
тих питань. Зараз на підприємстві, яке вона очолює, виникла не-
обхідність скорочення штату і потрібно визначитися, кого саме 
скорочувати. Я необхідність позбавлення когось роботи сприй-
маю більш болісно, ніж донька, і на її місці ніколи б не скоро-
чувала найбільш незахищених людей. Позиція ж доньки інша. 
Вона вважає, що залишатися повинні кращі й наполегливіші, 
залишатися повинні професіонали. Для виявлення цих людей 
створено систему атестацій, випробування можна проходити 
тричі, підтягуючи раз за разом свої знання. Таким чином люди 
доводять свою придатність для виконання тієї чи тієї функції 
та переконуються в справедливості рішення керівництва щодо 
їхньої долі. Моя дочка, як і більшість молодих людей сьогодні, 
раціональніша у своїх виборах за старше покоління, упевненіша 
у своїх рішеннях, хоча вона при цьому й не позбавлена сумнівів. 
Я вважаю, що допоки людина сумнівається і мучиться вдіяним 
або невдіяним, вона залишається нормальною людиною. Я жа-
хаюсь тих людей, які ні в чому не сумніваються, які все знають і 
однозначно роблять присуд, я їх просто боюсь і намагаюсь три-
матись від них подалі. Безапеляційність завжди говорить про 
обмеженість. Інтелектуальна, інтелігентна людина завжди нео-
днозначна у своїх оцінках. Я боюсь, щоб донька в мотиваціях 
своїх вчинків не користувалась тільки одним критерієм. Я на-
магаюсь завжди утримати в доньці момент сумніву під час ух-
валення будь-якого рішення, намагаюсь аргументувати необхід-
ність збереження здатності бути багатокомпонентною. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

293

Багато в чому я зараз і сама вчусь у доньки. Вона вважає, що 
моя проблема перевантаження на роботі пов’язана з тим, що я 
не делегую повноваження іншим, а все намагаюся зробити сама. 
Це вже інший спосіб управління, і я часто ловлю себе на тому, що 
таки донька права і мені потрібно подумати, як зекономити свій 
час для чогось більш складного і суттєвого. Учусь у дочки більш 
раціонального підходу в реалізації певної мети, вчусь мотивува-
ти і знаходити критерії для прийняття певного управлінського 
рішення, навіть час від часу з цих питань раджусь з дочкою. 

Ми з чоловіком завжди ставилися до своєї дитини як до до-
рослої. Леся завжди знала, де в сім’ї зберігаються гроші, і завжди 
мала можливість взяти, скільки їй було потрібно, потім вона по-
відомляла, на що вона ці гроші витратила. У сім’ї панувала пов-
на довіра, допоки донька була маленькою. Коли ж Леся почала 
дорослішати, то стали виникати конфлікти. Ці конфлікти були 
мотивовані моїм страхом за дитину. Я не знаходила собі місця, 
коли донька затримувалась з поверненням додому ввечері. А 
страх паралізує не тільки твою волю, а й розум, і насамперед – 
розум! Сьогодні мені соромно згадувати, що не могла зрозуміти 
доньку та через свій батьківський егоїзм примушувала її страж-
дати. Молодий вік не давав можливості Лесі зрозуміти, і я ма-
ла це враховувати, бо це ще й був час самоствердження дитини, 
що дорослішає. Цей етап проходить кожна сім’я, тут старшим 
потрібно бути особливо обережним, щоб не зламати дочку чи 
сина. Єдиного рецепту тут немає. Батьківський же егоїзм буду-
ється на страху втратити власний спокій, бо в цей час порушу-
ється звичний розмірений спосіб життя і потрібно ухвалюва-
ти нестандартні рішення. А стати над своїми емоціями і своїм 
егоїзмом буває дуже важко. З часом ми з Лесею змогли зробити 
кроки назустріч одна одній і конфлікт цей було вичерпано. Ми 
сьогодні на багато речей дивимось по-різному, але це тільки оз-
начає, що в нас є база для цікавішого діалогу, можливість поди-
витися на знайомі нам речі під іншим кутом.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

294

Бойова газета героїчної нації
https://umoloda.kyiv.ua/number/674/116/24499 

Випуск №088 від 18.05.2006
Валентина КЛИМЕНКО

ГАННА ЧМІЛЬ: МОЄ ПРИЗНАЧЕННЯ –
ЦЕ ПОЛІТИЧНЕ РІШЕННЯ

Від 9 грудня 1995 року по 21 серпня 2001 року Ганна Пав-
лівна була заступником міністра культури і мистецтв України, 
а з 21 серпня 2001  р. по 1 серпня 2003  р  – заступником дер-
жавного секретаря Міністерства культури і мистецтв. Її звіль-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

295

нення в 2003 році на прохання «деяких трудящих» викликало 
справжню бурю в кінематографічному середовищі, відстою-
вати «хорошого чиновника» приїздила з Одеси навіть байду-
жа до владних розборок Кіра Муратова.

Учора, фактично в перший робочий день, Ганна Павлівна 
дала перше інтерв’ю «УМ».

– Ганно Павлівно, з чого ви будете починати свою діяль-
ність на посаді голови держслужби з кіно?

– На сьогоднішній день ту ситуацію, яка є в кінематографі, 
можна охарактеризувати як трагічну, але водночас і як обна-
дійливу. Надії пов’язані з залученням у кінематограф позабю-
джетних коштів, адже з 1 січня 2006 року введені в дію зміни 
до закону про кінематографію – тепер 10% від прибутку бізнесу, 
вкладені в кінематографію, звільняються від податків.

Ситуація з державним майном, із технічним переоснащен-
ням кіностудій, доступом кіно до глядача – поки що трагічна. Я 
сьогодні бачу найбільше завдання для себе – створити через ві-
деопроєктори систему доступу до нашого кіно на селі, у район-
ному центрі як альтернативу генделикам, які є єдиною розвагою 
в провінції. Я вважаю, що це найбільша біда для соціуму. Якщо 
ми не надамо конкурентної послуги, зокрема й кінопоказу, тоді 
нам нічого буде говорити про серйозні зміни, які народ пов’язу-
вав з Помаранчевою революцією.

– Справа, безумовно, державна, але де взяти гроші?
– Є два варіанти вирішення цієї проблеми. Перший закла-

дено у програмі культурного обслуговування населення. І я ду-
маю, що 10000 грн. на відеопроєктор з підсилювачами  – це не 
так багато, щоб на першому етапі вийти на районні кінотеатри. 
По-друге, у програмі загальносоціальних стандартів є таке по-
няття, як безоплатна послуга в галузі культури, яка надається 
незахищеним верствам населення. На сьогоднішній день це діти 
й пенсіонери, особливо в сільській місцевості. Ці цифри з на-
дання безоплатних культурних послуг мають бути закладені в 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

296

центральний бюджет, але буде це не раніше 2007 року. Ми вже 
певний час працюємо над розробленням цієї норми, вона вве-
дена до закону про державну культурну політику, а втілення її 
передбачено вже з 2006 року, проте, на жаль, зміни в уряді, Мі-
ністерстві культури не сприяють їх пришвидшенню.

Великою проблемою також є збільшення кількості фільмів. 
Навіть цього року із запланованих 50 мільйонів на кінематограф 
надійшло лише 1,5 мільйона, а вже середина травня. Тобто треба 
змінювати систему фінансування кіновиробництва. І, безумов-
но, я за те, щоб Верховна Рада прийняла закон про 5-вiдсотко-
вий збір на підтримку вітчизняного кіно.

– Але продюсери хвалилися, що вони пролобіювали не-
прийняття цього закону ВР.

– Вони пролобіювали і лобіюють сьогодні дуже жорстко, ду-
же нахабно і впевнено скасування постанови Кабміну про ду-
блювання фільмів українською мовою. Я в принципі дуже нор-
мально ставлюся до того, що люди захищають свої інтереси. Але 
я поважаю і право держави регулювати ці речі, і примушувати 
людей виконувати закон. До цього питання треба підходити без 
істерії, поступово запроваджувати постанову, а ті фільми, які 
виробляються в Україні, принаймні там, де є державна частка 
фінансування, мають бути українською мовою.

– Який буде штат Держслужби кіно?
– Штат, передбачений на сьогоднішній день штатним роз-

кладом – це 16 осіб, які є в управлінні. Зараз я буду витрачати 
масу зусиль, енергії, щоб все-таки довести і обґрунтувати ефек-
тивність хоча б 30 працівників. Але насамперед йтиметься не 
про те, відповідають ті чи ті люди посаді чи ні, а про визначення 
стратегії діяльності цього органу й чіткі тактичні завдання. Я ба-
чу завдання № 1 — створювати умови для того, щоб було вигідно 
і цікаво виробляти фільми, і щоб цих фільмів було дуже багато. 
І на цьому шляху важливе завдання – утвердження контрактної 
системи з найму знімальної групи, це дасть нормальні зарплати 
кінематографістам.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

297

– Ганно Павлівно, головним аргументом ваших опонен-
тів, які не хотіли вашого призначення на цю посаду, був ваш 
пенсійний вік (Г. Чмiль народилася 20.10.1950 р.). Це, мовляв, 
суперечить закону про держслужбу.

– Насправді я б хотіла, щоб це питання винесли на широ-
ке публічне обговорення. Бо у вересні 2005 року прийнятий за-
кон про рівні права чоловіків і жінок, але головне управління 
державної служби не внесло ніяких змін, пов’язаних з тим, щоб 
урівняти в правах доступу до професії, до державної служби чо-
ловіків і жінок. І на сьогоднішній день це обмеження таке: жінка 
виходить на пенсію в 55 років, чоловік у 60 років. Я не знаю, чи 
дала державна служба згоду на моє затвердження, чи не дала, але 
принаймні я як громадянка, як жінка своє право рівного досту-
пу до професії, до державної посади буду обстоювати за зако-
ном. Якщо чоловікам дозволяють бути на державній службі до 
60 років, то таке саме право має бути і в жінок. Рівність у тому, 
щоб копати колодязі, класти асфальт є і в чоловіків, і в жінок, а 
в іншому – нерівність. У сучасному цивілізованому суспільстві 
це видається смішним. Загалом, це дикість, варварство. Але на-
скільки я розумію, щодо моєї кандидатури було ухвалено полі-
тичне рішення.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

298

Бойова газета героїчної нації
https://www.umoloda.kiev.ua/number/849/116/30910/ 

Дарина ГОРОВА

01.02.2007

ГАННА ЧМІЛЬ ПРО КІНО –
ВІТЧИЗНЯНЕ ТА ІНОЗЕМНЕ

Триває обговорення підписаного минулого тижня Мемо-
рандуму про співпрацю між кінодистриб’юторами та демонстра-
торами іноземних фільмів і Мінкультом. На прес-конференції в 
«Обозревателе» про хід справи та плани Державної служби кіне-
матографії на наступний рік журналістам розповіла її керівник 
Ганна Чміль, яка, власне, і зініціювала Меморандум.

 «Звичайно, я не очікувала, що всі одразу виконуватимуть 
умови цієї «угоди», – сказала Ганна Павлівна. – Тут іще будуть і 
конфлікти, і непорозуміння... Важко у Східному регіоні, активно 
бойкотує Меморандум Одеса та Крим. Навіть незважаючи на на-
ші поступки, наприклад, що арт-хаузне кіно з обмеженою кіль-
кістю копій (до 5) можна не субтитрувати, деякі все одно нама-
гаються зробити по-своєму. Тепер уже кількість їхніх так званих 
арт-хаузних копій виросла до 20. Або ж ми пішли на поступки 
і, зважаючи на популярність російської в деяких регіонах, писа-
ли, що квота дубльованих українською стрічок коливатиметься 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

299

залежно від глядацького попиту. Але ми все одно маємо чіткі 
плани і поступово, методом домовленостей, будемо їх втілювати 
в життя. Якщо ж із нами і далі розмовлятимуть в ультиматив-
ній формі, бойкотуватимуть і ми, врешті, з усіма керівниками 
кінотеатрів не домовимося по-доброму, держава вживатиме 
штрафних санкцій: згідно з законом про адміністративні право-
порушення. В будь-якій цивілізованій країні бізнес – а кіно ним, 
безперечно, є – існує в умовах, які не суперечать законодавству 
країни».

Повний технологічний цикл із дублювання, озвучення і ти-
ражування іноземних фільмів, за словами Ганни Чміль, в Україні 
повинен з›явитися до наступного Нового року. З того часу 100 
відсотків копій іноземних фільмів мають дублюватися  україн-
ською мовою. «Ми й далi залучатимемо до дублювання і відомих 
особистостей, тих, хто користується популярністю у молодіжної 
аудиторії (бо вона, власне, зараз і є основним глядачем), але з 
часом, набувши досвіду, залучатимемо групу професійних акто-
рів», – пообіцяла Ганна Павлівна.

Говорячи про плани на 2007 рік, пані Чміль розповіла, що, 
починаючи з березня, Держслужба запланувала запустити в 
широкий прокат 14–16 фільмів українського виробництва. «Я 
дивилася практично всі – є чим зацікавитися», – вважає Ганна 
Чміль.

Взагалі український кінематограф цього року повинен мало 
не вибухнути від приємних сюрпризів. Однією з особливостей 
має стати ко-продукція українських режисерів: Олесь Санін iз 
українським інвестором та Америкою, Роман Балаян із Франці-
єю та Росією, Валентин Васянович і Тарас Томенко з Польщею, 
Андрій Жолдак – у співпраці з Юрієм Андруховичем та Німеч-
чиною,  Юрій Іллєнко – з державою та Першим Національним 
каналом.

Також, враховуючи світовий досвід, який доводить, що пов-
нометражні мультики мають кращий попит, та сумно дивлячись 
на сім 10-хвилинних мультфільмів, випущених країною минуло-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

300

го року, вирішили випустити кілька повнометражних  україн-
ських. До роботи над одним із них планується залучити Степана 
Коваля, який отримав Срібного ведмедя на Берлінале.

Паралельно Держслужба з кінематографії просить уряд 
звільнити український фільм протягом усіх етапів його вироб-
ництва від сплати податку на додану вартість. Уряд запитує – 
чим наповнюватимете бюджет? Запропонували оподатковувати 
роялті іноземних фільмів.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

301

КореспонденТ
https://ua.korrespondent.net/showbiz/477431-chmilukrayinski-filmi-

demonstruvatimutsya-derzhavnoyu-movoyu 

ЧМІЛЬ: УКРАЇНСЬКІ ФІЛЬМИ
ДЕМОНСТРУВАТИМУТЬСЯ ДЕРЖАВНОЮ МОВОЮ

29 травня 2008, 23:35

З липня цього року всі фільми українського виробництва 
демонструватимуться державною мовою, повідомила глава 
Державної служби кінематографії Ганна Чміль.

«Всі фільми, які зараз виробляються, починаючи від всіх 
стрічок Кіри Муратової, Романа Балаяна, демонструватимуться 
в Україні українською мовою», – сказала вона в інтерв’ю в чет-
вер, 29 травня, в Києві.

Чміль пояснила, що до липня повинні закінчитися прокатні 
посвідчення для ряду кінофільмів українського виробництва, 
які демонструються російською мовою.

«Ті фільми, які отримали права на показ до липня, – йтимуть 
в прокаті», – сказала вона.

За  словами Чміль, таке рішення обумовлене 10 статтею 
Конституції про те, що державною мовою України є українська 
і  статтею 6 закону Про кінематографію, згідно  з якою мова кіно 
повинна визначатися    10-ою статтею Конституції.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

302

Глава Держслужби кінематографії також нагадала, що на 
сьогодні діє норма по відношенню до іноземних фільмів, згідно 
якої всі 100% їхніх копій, які  демонструються в Україні, мають 
субтитруватися або дублюватися  українською мовою.

Як повідомлялося раніше, державна служба кінематографу 
планує скасувати  стягнення податку на додану вартість з 
дубльованих українською мовою фільмів.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

303

https://www.bbc.com/ukrainian/entertainment/story/2008/10/
printable/081030_turchynov_movie_sp

Бі-Бі-Сі, Київ - 30 жовтня 2008 р.
Марта ШОКАЛО

УКРАЇНА ПРОПОНУЄ ФІЛЬМ ТУРЧИНОВА
НА «ОСКАР» 

Україна втретє висуває фільм на здобуття «Оскара»

Висунення фільму з боку певної країни ще не означає, що 
Американська кіноакадемія його номінує, але це перший крок 
на цьому шляху. 

Цього року в номінації «найкращий закордонний фільм» 
має шанс з’явитися стрічка «Ілюзія страху», знята за книжкою 
б’ютівця, віце-прем’єра Олександра Турчинова. 

У комітеті, що займається відбором фільмів, кажуть, що це 
єдиний знятий цього року в Україні фільм, що відповідає всім 
вимогам «Оскара». Крім того, лише автори «Ілюзії страху» схо-
тіли за нього змагатися. 

Навіть у трейлері до фільму наголошується, що знятий він 
за книжкою Олександра Турчинова. «Ілюзію страху» рекламу-
ють передовсім у блоці Юлії Тимошенко. У повідомленні прес-
служби БЮТ сказано, що фільм «демонструє високий рівень 
розвитку сучасного українського кіно і що вперше у вітчизняно-
му кінематографі використано велику кількість спецефектів та 
комп’ютерної графіки». 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

304

Так само як і на прем’єру документального фільму про заро-
бітчан «Мати й Мачуха» з Юлією Тимошенко в головній ролі, на 
презентацію «психологічного трилера» у Києві прийшли пере-
важно б’ютівці. 

Продюсер фільму Юрій Бутусов запевняє, що гроші на зйом-
ки – півмільйона доларів – надали приватні інвестори. І не пого-
джується, що «Ілюзія страху» – реклама БЮТ. «Не знаю, звідки 
у вас така інформація. Мені навіть смішно таке коментувати», – 
сказав він. 

До «Ілюзії страху» Юрій Бутусов продюсував фільм «Пома-
ранчеве небо», створений за сприяння Соцпартії. Обидві стріч-
ки знімав київський режисер Олександр Кірієнко. 

Юрій Бутусов розповідає, що вони запрошували Богдана 
Ступку, але він не зміг через інші зйомки. Тому головні ролі в 
«Ілюзії страху» виконують відомі російські актори. Мова ори-
гіналу  – російська. Голова служби кінематографії Ганна Чміль 
каже, що саме лише це, не враховуючи інших факторів, може за-
вадити фільму пройти оскарівський відбір. 

«Продюсери звернулися з проханням до першого листопада 
замінити російськомовну фільмокопію українськомовною. Це 
може дати підстави оскарівському комітету не розглядати цю 
заявку. Був вже подібний випадок із фільмом «Водій для Віри», 
який подавали від України, але який був знятий російською. 
Була офіційна відмова». 

Режисер фільму вважає, що фільм цілком український. «Я 
не розумію, чому вам здається, якщо ми фільм знімаємо росій-
ською мовою і з російськими акторами, це обов’язково повинен 
бути російський фільм. У фільмі змальовані цілком українські 
реалії». 

Головний герой «Ілюзії страху»  – український бізнесмен. 
Його незаконно арештовують і саджають до СІЗО. Після визво-
лення він божеволіє. Йому починає здаватися, що він – цар Со-
ломон. Загалом у стрічці наявні біблейські мотиви. 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

305

Часом здається, що доля бізнесмена Короба перегукується 
з долею Юлії Тимошенко. Але автори будь-які паралелі запере-
чують. Продюсер фільму Юрій Бутусов та автор книжки Олек-
сандр Турчинов пояснюють ідею фільму так: «Це пошук себе в 
сучасному світі». 

«Страх у нашому серці не тому, що у нас жахливе життя, а наше 
життя жахливе, тому що у нас страх в серці», – сказав віцепрем’єр 
в інтерв’ю Бі-Бі-Сі. Пан Турчинов не хоче прогнозувати, чи матиме 
фільм успіх, але каже, що попередні відгуки були хороші. 

«Ілюзію страху» досі показували тільки в Дніпропетровську, 
на батьківщині Турчинова та Тимошенко. 

Місцеві журналісти Валерій Любченко та Ольга Калитка 
розповідають таке. 

«Журналісти – бо фільм показували переважно для журна-
лістів – почали виходити десь на 15-ій хвилині, – розповідає міс-
цевий кореспондент Валерій Любченко.  – Мені здається тому, 
що тема бандитів уже всім набридла. Взагалі моя думка така: 
автор замислював одне, щось дуже серйозне, а режисер цього не 
втілив». 

Інша журналістка Ольга Калитка вважає, що на «Оскара» 
цей фільм не тягне. Хоча і не може назвати якусь іншу укра-
їнську стрічку, яка б могла скласти йому конкуренцію. «Серед 
українського кіно цей фільм виділяється, у нього вкладено бага-
то грошей. Його не соромно показати на великому екрані. Інше 
питання, з якими враженнями люди виходитимуть після пере-
гляду», – каже Ольга. 

У цьому році в Україні зняли близько 16 фільмів. Найпо-
мітніші: «Богдан Зиновій Хмельницький» Миколи Мащенка, 
«Владика Андрій» Олеся Янчука, «Райські птахи» Романа Ба-
лаяна та «Мелодія для катеринки» Кіри Муратової. 

Ганна Чміль каже, що жоден з них не відповідав оскарів-
ським вимогам, і ніхто не виявив бажання змагатися за премію. 
Тому коли звернулися продюсери «Ілюзії страху», Міністерство 
культури їх підтримало. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

306

Досі найуспішніший український фільм на «Оскарі» – «Ма-
май» Олеся Саніна. У 2003 році він увійшов до списку п’ятнад-
цяти найкращих в категорії іноземних стрічок. «Аврора» Оксани 
Байрак минулого року відбору не пройшла. «Ілюзія страху»  –  
третій український фільм, висунутий на премію «Оскар».



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

307

https://www.bbc.com/ukrainian/ukraine/2010/05/100516_ukrainian_
cinema_er

Євгенія РУДЕНКО
Бі-Бі-Сі, Київ

16 травня 2010

КЕРІВНИЦЯ КІНО ГАННА ЧМІЛЬ ЗВІЛЬНИЛАСЯ

Невдовзі після заяв віце-прем’єр-міністра з гуманітарних 
питань Володимира Семиноженка про необхідність перевірки 
законності дубляжу фільмів на українську мову заяву на звіль-
нення подала Ганна Чміль.

Вона була призначена на посаду голови Держслужби кіне-
матографії ще за президентсва Віктора Ющенка і вважалася од-
ним із найбільших поборників українського дубляжу іноземних 
фільмів.

«Я зробила все, що змогла. 20 жовтня завершується термін 
мого перебування на державній службі. Враховуючи нинішні 
обставини і зважуючи всі «за» і «проти» того, щоб я лишилася 
на своїй посаді, я прийняла це рішення», – заявила у коментарі 
Бі-Бі-Сі пані Чміль.

У кінці квітня Володимир Семиноженко не виключив мож-
ливості скасування наказу про обов’язковий дубляж або субти-
трування, як такого, що суперечить нормам українського зако-
нодавства.

Раніше міністр освіти Дмитро Табачник теж підтримав ска-
сування українського дубляжу не тільки іноземних фільмів, а і 
телепередач.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

308

https://www.radiosvoboda.org/a/2073253.html
16 червня 2010

Анастасія МОСКВИЧОВА

ЮРІЙ ІЛЛЄНКО

Київ: 15 червня не стало видатного українського кінорежи-
сера Юрія Іллєнка. Митець страждав на невиліковну хворобу, 
останній свій час перебував у селі Прохорівна на Черкащині. 
Його творчість, тривалий час заборонена в Радянському Союзі, 
була, однак, широко відомою у всьому світі.

Юрія Іллєнка знали не тільки як видатного режисера, а і як 
талановитого кінооператора та сценариста. Операторська робо-
та у фільмі Сергія Параджанова «Тіні забутих предків» принесла 
йому світове визнання. Однак митець ніколи не зупинявся на 
досягнутому.

Український кіноактор Іван Гаврилюк говорить, що режи-
серські роботи Юрія Іллєнка, серед яких «Криниця для спраг-
лих» та «Білий птах з чорною ознакою», підняли український 
кінорух на світовий рівень.

«Юра був дуже непростою людиною, складною людиною із 
дуже твердим характером, – згадує актор. – Я думаю, він зробив 
більше від усіх в українському кіно, якщо не брати Олександра 
Петровича Довженка і Сергія Йосиповича Параджанова. Це бу-
ла Постать. Порівняти з кимось неможливо».



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

309

Свій серед чужих
Фільми Іллєнка зазнавали всіляких утисків у СРСР, однак 

ставали всесвітньо відомими завдяки міжнародним кінофести-
валям, де вони виборювали призові місця.

Коли режисера з фільмом «Вечір на Івана Купала» запро-
шували на фестиваль у Венецію, міністр культури Радянського 
Союзу стверджував, що такого фільму не існує, а вже згаданий 
«Білий птах з чорною ознакою» можна було побачити в Токіо, 
Монреалі, Нью-Йорку, Парижі, Тегерані, але тільки не в УРСР.

За часів незалежності Юрій Іллєнко створив кіностудію 
«Фест-Земля», де було знято перший в Україні фільм не на дер-
жавні кошти. Це була екранізація оповідань Параджанова «Ле-
бедине озеро. Зона», яка виборола два призи Каннського кіно-
фестивалю.

Творець нової мови кіно
Екс-голова держслужби кінематографії Анна Чміль вважає 

смерть Юрія Іллєнка особистою втратою.
«Це втрата людини, яка слугувала мені опертям у моїх жит-

тєвих цілях, яка слугувала мені опертям у моїх особистих кри-
теріях, я вже не кажу про художню творчість, – розповідає во-
на. – Коли його критикували за «Молитву за гетьмана Мазепу», 
дуже багато людей не зрозуміли, що сьогодні є цей фільм. Це 
фільм-передбачення того, що відбувається сьогодні в екранній 
культурі, передбачення, пов’язане із тим, що на перший план ви-
ходить образ, нова кіномова, яка матеріалізується на образному 
рівні».

Окрім творчості, Юрій Іллєнко займався політикою – бало-
тувався у парламент від Всеукраїнського об’єднання «Свобода», 
– а також педагогічною діяльністю – завідував кафедрою в Київ-
ському національному університеті імені Івана Карпенка-Каро-
го та написав перший український підручник із кінорежисури 
– монографію «Парадигма кіно».



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

310

Номер 2011:#2

БАГАТОГРАННІСТЬ ТВОРЧОСТІ ЮРІЯ ІЛЛЄНКА
І ЙОГО ВНЕСОК У СВІТОВЕ КІНО

«Круглий стіл», проведений Центром кінематографічних 
студій Національного університету «Києво-Могилянська акаде-
мія»

Участь узяли: Ганна Чміль – доктор філософських наук, в.о. 
директора Національного центру Олександра Довженка, Олек-
сандр Коваль – кінорежисер, академік АМУ, Анастасія Пащенко 
– студентка НаУКМА, Людмила Лемешева – кінокритик, сце-
нарист, Марія Тетерюк – студентка НаУКМА, Роксоляна Свято 
– філолог, кінокритик, Сергій Якутович – художник, академік 
АМУ, Ірина Фаріон – доктор філологічних наук, Людмила Єфи-
менко – актриса, Пилип Іллєнко – юрист, директор компанії 
«Іллєнко Фільм», депутат Київської облради, Андрій Іллєнко – 
філософ, депутат Київської облради, Михайло Іллєнко – кіноре-
жисер, член-кореспондент АМУ.

Ведуча – Лариса Брюховецька

Лариса Брюховецька. З 15 по 22 жовтня 2010 року в кіно-
театрі «Київ» відбувся Тиждень кіно Юрія Іллєнка, організо-
ваний компанією «Іллєнко Фільм», на якому вперше в Україні 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

311

показали фільм «Молитва за гетьмана Мазепу. Нова версія», а 
також сім найкращих фільмів Юрія Іллєнка, відреставрованих і 
записаних на дисках. Сьогодні пані Ірина Фаріон презентує упо-
рядковану нею книжку «Криниця для спраглих. Афоризми та 
сентенції Юрія Іллєнка». І нарешті саме сьогодні вийшло шосте 
число «Кіно-Театру», присвячений пам’яті Юрія Герасимовича. 
Мета нашої розмови – не тільки згадати Майстра, а й спробу-
вати осмислити творче надбання кінооператора, сценариста, 
режисера, науковця, педагога, письменника, громадського дія-
ча Юрія Іллєнка, його внесок у світове кіно. А також визначити 
завдання в дослідженні й популяризації його творчої спадщини.

Пилип Іллєнко. Справді, Тиждень можна вважати успіш-
ним, фільми Юрія Іллєнка мали шалений успіх, глядачі штурму-
вали каси...

Л.Б. Дуже важливо, що зроблено перший крок до глядача, що 
саме фільми Юрія Іллєнка прорвали багаторічну блокаду укра-
їнських фільмів, у їх доступі до прокату. Питання, щоб фільми 
потрапили на ринок DVD дуже актуальне, і це буде наступним 
практичним кроком вашої компанії. Щоб з’явилася нова версія 
«Молитви» і щоб були реставровані фільми – цьому значною мі-
рою сприяла Ганна Павлівна Чміль, яка тривалий час очолювала 
Державну службу кінематографії.

Ганна Чміль. На початку 1990-х Юрій Іллєнко організував 
«Укрфільмофонд». То – час ейфорії. Тоді робили багато проектів 
за участі талановитих людей з України, Болгарії, Чехії, Франції, 
Польщі. Юрій Іллєнко роздавав ідеї просто так. Вони в нього на-
роджувалися безперервно. Іноді стимулювали їх якісь незначні 
фактори. Пригадую, Андрій Жолдак подав проект, у якому ма-
ли бути пофарбовані, як крашанки, свині. Це мала бути глибока 
соціальна сатира. Й раптом Юрій Іллєнко почав говорити про 
малюнки на писанках, і я бачила, як поступово присутні поча-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

312

ли відходити від захвату, й ця ідея відпала сама собою. Можна 
згадати чимало ситуацій в його політичній діяльності, мистець-
кого, соціального контексту. Великий Майстер кожним своїм 
твором вносив щось нове в цю буденність, порушував болото, 
спокій і рутину. За те одержував удари, в тому числі, від дру-
зів і колег, не кажучи про партію чи владу. Бачачи це, я зробила 
висновок, що справжнього мистецтва не розуміють. З одного 
боку, воно вносить дисонанс у реальність, а з другого – пору-
шує стан мистецтва, розширює межі, а відтак ті, хто в цих ме-
жах, протестують. Для самого художника удари від колег були 
найстрашніші. Я вже не кажу про те, що сталося на Берлінале. 
Ми підрахували: на «Молитву» надійшло 18 тисяч відгуків! Во-
ни свідчили про одне – що це справжнє мистецтво, велике кі-
но, яке випередило свій час, запропонувавши нову мову, до якої 
глядачі не були готові, бо звикли до вербального контексту. Це 
викликало протест насамперед на кінематографічному рівні. Я 
вже не кажу про рівень політичний. Я бачила на прес-конфе-
ренції, як накинулися на фільм росіяни. А коли ми повернулися 
додому, мені уже ніби за демократичної влади – це був лютий 
2002 року – довелося ходити і в Адміністрацію Президента, і в 
Кабмін і вислуховувати, як, мовляв, посміли зробити таке кіно 
за державний кошт. Жодні аргументи – що це мистецтво, що це 
великий художник, що наступні покоління будуть заздрити нам 
– не діяли, і я чекала, що мене знімуть з роботи. Та коли керівник 
департаменту зовнішніх зв’язків Адміністрації Президента зви-
нуватив мене в тому, що цей фільм зіпсував взаємини з Росією, 
я розсміялася: «На чому ж вони стояли, ваші взаємини, якщо 
один фільм їх зіпсував?». Доля великого митця драматична. Біда 
Гоголя була в тому, що він витискав із себе українця, а Юрій Ге-
расимович був великим українцем, і ми повинні дякувати долі, 
що жили в один час із ним, що були з ним знайомі. Він, як кожна 
жива людина, був різним. Іноді, коли я бувала в них удома, пере-
живала за Людмилу, бо Юрій Герасимович міг бути різким, давав 
оцінки однозначні. Після себе. Дякую вам, Людмило Пилипівно, 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

313

за вашу толерантність, мужність, велику любов до нього і під-
тримку. Родина була для нього опорою. Якщо визначити одним 
словом, то в нього була месіанська роль. Він був багатогранною 
людиною, яка розвивала й актуалізувала багато важливого.

Нам, окрім видання дисків, треба озвучити його фільми у су-
часній системі Dolby. Я розумію, що нині держава на це не піде, 
але, як Бог допоможе, то можна сподіватися, що будуть з нового 
року працювати нові положення Закону про кіно, що сприятиме 
фінансуванню кінематографа. Це не так і дорого. І потім запу-
стити в прокат на великий екран. В Україні великих екранів уже 
понад триста. І це, на мій погляд, дасть змогу долучити більше 
людей до кіноспадщини: почати з Іллєнка, а тоді взятися й за 
решту фільмів поетичного кіно. Нагадати, що український кіне-
матограф – потужний, що майбутнє в нього є.

Л.Б. Магнетизм особистості Іллєнка продовжує діяти: не-
можливо прийняти те, що його не стало. Його потужна енер-
гетика дає відчуття, що він присутній. Багато років Юрій Гера-
симович викладав на кінофакультеті, готував зміну. Олександр 
Іванович Коваль працював поруч.

Олександр Коваль. Відома істина: не сотвори собі кумира. 
А я сотворив. І досі не розчарувався. Для мене Юрко – Цар і Бог. 
Юрка мені дуже не вистачає. Десь за місяць до його смерті я від-
відав його, й він подарував мені три томи «Доповідної Апосто-
лові Петру» (останній примірник, що був у нього). І на одній із 
книжок читаю напис Івана Драча: «Такої книжки в українській 
літературі не було. І не буде. Мусила вирости людина й пройти 
шлях від московської шпани до київського бомонду. Бути яни-
чаром і роз’яничаритись, ковтнути баюри космополітичного 
багна і вийти до найчистіших джерел – води, що аж ломить зуби. 
Джерельна вода Юрія Іллєнка. 4.04.2009. Іван Драч».

Колись «Парадигму кіно» Юрко мені підписав так: «Сашкові 
Ковалю – брату по крові». А на «Доповідній» – дуже дорогі мені 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

314

– його слова: «Сашкові Ковалю. Ковалі споконвіків кували но-
жі й рала... Гайдамаки – землероби – давали тим ножам і ралам 
раду. Споконвіку ти, Коваль, а я – гайдамака, так що ми з тобою 
на рівних відповідаємо за вироблення української споконвіч-
ної культури. Культура – продукт ножів і рал. Здається мені, що 
приходить час ножів.... Ю. Іллєнко. Червень, 2010».

Юрко входить у десятку найвидатніших українців. Напере-
додні його 70-річчя я хотів зняти фільм під назвою «Велет духу, 
символ волі й непокори». Це слова, сказані про Григорія Сково-
роду. На жаль, не вдалося.

Л. Б. Сприйняття світу в Юрія Іллєнка було рідкісне. Він не 
ідеалізував життя, бачив у ньому прекрасне, але майже в усіх 
його фільмах є лики зла, від Басаврюка до Петра І, а в окремих 
фільмах, як-от у «Солом’яних дзвонах», носій зла вийшов на 
перший план. Недаремно кажуть, що в перших своїх кроках ху-
дожник – свідомо чи ні – моделює своє майбутнє. Не лише твор-
чість, а й долю.

Пилип Іллєнко. Я б хотів нагадати, що Державну премію ім. 
Тараса Шевченка батькові вручили насильно. Тоді, 1990 року, він 
зняв фільм «Лебедине озеро. Зона», одержав за нього дві нагоро-
ди в Каннах, але цей фільм в Україні було повністю проігноро-
вано.

Репліка з залу: «Лебедине озеро» не показали в Україні з ви-
ни М. Мороза.

Марія Тетерюк. «Лебедине озеро. Зона» Юрія Іллєнка вар-
то розглядати як випадок спільного кіновиробництва в україн-
ському кіно 1990-х. З 1989-го по 1991-й, напередодні розпаду, в 
СРСР тривав кінематографічний бум, зумовлений довгоочіку-
ваним зняттям політичної, сексуальної та історичної цензури. 
Тоді ж режисерів починає приваблювати перспектива співпраці 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

315

з зарубіжними інвесторами та продюсерами. Така можливість 
була доступна в першу чергу відомим режисерам, які могли про-
демонструвати потенційним партнерам свої попередні фільми. 
Втім, навіть для них пошук іноземних партнерів був значно 
ускладнений відсутністю законодавчої бази щодо інвестицій у 
кінематограф.

Юрій Іллєнко був одним із перших українських режисерів, 
хто почав пошук іноземних партнерів. Наприкінці 1980-х він 
знайомиться з американцем українського походження Вірком 
Балеєм, композитором, фаховим знавцем українського кіно, те-
атру та музики. Фільми Іллєнка справили враження на Балея, і 
він допоміг йому потрапити на Міжнародний кінофестиваль у 
Сан-Франциско, здійснити подорож по США та Канаді в 1987 
році. На той час на основі розповідей Сергія Параджанова вже 
було написано сценарій фільму «Лебедине озеро. Зона» і розпо-
чато роботу на Київській кіностудії ім. Довженка. Зацікавив-
шись майбутнім фільмом, Вірко Балей почав шукати західну 
студію пост-продакшну. В Держкіно, незважаючи на перебудо-
ву, що тривала в СРСР, Іллєнкові заборонили співпрацювати з 
американцями, і тоді, як говорить сам режисер: «Я зробив не-
ймовірний на ті часи крок: я повернув гроші державі, що дуже 
її здивувало. Гроші на це дали шведи». («Ми ще не вийшли на 
свободу...»: інтерв’ю з кінорежисером Юрієм Іллєнком Інетти 
Гриньок // Кіно-Театр. – 1995. – №2). Шведських партнерів, кі-
нокомпанію «Swea Sov Consult», знайшов Вірко Балей, який від-
тепер став продюсером майбутнього фільму. Шведська сторона 
оплачувала зйомки, що відбулися поблизу Комунарська на Дон-
басі: Іллєнко наполягав, щоб у фільмі було зображено саме той 
табір, де перебував свого часу Сергій Параджанов. Першу вер-
сію монтажу Іллєнко завершив у Києві. Далі було налагоджено 
зв’язки з компанією «KOBZA International Corp.», заснованою 
1989 року в Торонто. Головною своєю метою ця організація, очо-
лювана канадським підприємцем Миколою Морозом, вважала 
просування української культури в Україні та на Заході; на той 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

316

час вона вже створила студії звукозапису в Києві, організувала 
міжнародні гастролі українських виконавців, перший пісенний 
фестиваль «Червона рута». Того ж року Микола Мороз спільно 
з Вірком Балеєм засновують фірму «Video Ukraine Inc.», що мала 
займатися розмноженням українських фільмів на відеокасетах. 
«KOBZA International Corp.» та «Video Ukraine Inc.» спонсорува-
ли другу частину виробництва фільму: запис музики (автором 
музики до фільму, до речі, був Вірко Балей), звуку, остаточний 
монтаж, написання титрів, що проходило в Торонто. Субти-
три (англійські і французькі) було зроблено на студії в Парижі. 
Прем’єра відбулася в Нью-Йорку, а 1990 року фільм було впер-
ше показано в Києві. Тоді ж він узяв участь у Каннському кіно-
фестивалі, де отримав одну з найпрестижніших світових наго-
род – Приз Міжнародної асоціації кінокритиків (ФІПРЕССІ), а 
також приз молодіжного журі як кращий фільм іноземного (не 
французького) виробництва. Фільм демонструвався у Токіо, 
Сан-Франциско, Торонто, Мюнхені, на Тайвані. Кевін Томас – 
відомий лос-анджелеський кінокритик – поставив «Лебедине 
озеро» на перше місце в десятці найкращих фільмів 1991 року, 
хоча загалом, за свідченням асистента продюсера фільму Марка 
Стеха, резонансу в американській та канадській пресі фільм не 
набув (Журба і радість: інтерв’ю з Марком Стехом / Розмову вела 
Віра Ке // Новий шлях. – 1990. – 11 серп.).

Після успіху «Лебединого озера» Юрій Іллєнко шукає мож-
ливості для копродакшену ще одного фільму, сценарій якого під 
назвою «Агасфер. Хроніка другого пришестя Христа» був надру-
кований у 1994 році. 1995 року координаційна рада кіностудії ім. 
О. Довженка, членами якої були Р. Балаян, І. Драч, Л. Осика, П. 
Мовчан та сам Ю. Іллєнко, ухвалили рішення про необхідність 
запустити фільм «Агасфер» у виробництво; 70 % коштів перед-
бачалося отримати від інвесторів з Росії, Німеччини та США (ін-
терв’ю з директором Київської кіностудії ім. О. Довженка Мико-
лою Мащенком / Розмову вела Катерина Смаглій // Кіно-Театр. 
– 1995. – №1). На жаль, проект так і не було реалізовано.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

317

Історія створення фільму «Лебедине озеро. Зона» дає змогу 
поглибити знання про історію культурних зв’язків між Украї-
ною та українською діаспорою. Це історичний приклад плідно-
сті міжнародної співпраці, що засвідчує насамперед високий ав-
торитет Юрія Іллєнка як митця й особистості, а також вказує на 
необхідність зусиль для створення механізмів такої співпраці в 
українському кіно сьогодні.

Людмила Єфименко. У 1990 році ми побували на різних 
фестивалях – у Сан-Франциско, Мюнхені, Торонто. Тоді ще іс-
нував Радянський Союз, і нас на прес-конференції приєднували 
до радянської делегації. Юра виходив і пояснював по-англій-
ськи: «Я не маю жодного стосунку до Радянського Союзу. Ра-
дянський Союз мою поїздку не фінансував, я не відчуваю себе 
радянською людиною. Я – українець». Після чого йшов зі сцени. 
Тому прес-конференції ми проводили окремо. Фільм «Лебеди-
не озеро. Зона» в Лос-Анджелесі ми показували під час путчу в 
серпні 1991-го, а в цей час по московському телебаченню пока-
зували балет «Лебедине озеро». Американці це знали, адже путч 
був головною новиною в Америці, й думали, що між цими двома 
фактами є зв’язок. Нас навіть запитували на прес-конференції, 
як ми це передбачили?

Л. Б. Сценарій «Агасфер» мав стати масштабною постанов-
кою, в якій ішлося б про радянський тоталітаризм і не тільки. 
Але поставити цей фільм не вдалося. Чому?

Людмила Єфименко. Це дивна історія. Юра спілкувався з 
Голлівудом. Було зроблено професійний переклад англійською 
(вони не люблять, якщо англійською перекладає не носій мови) 
– Вірко Балей допоміг це зробити. Був і французький, бо тоді 
французи хотіли дати гроші на українське кіно. Вели перемови-
ни з Мюнхеном, де мешкає Володимир Богдашевський, бо треба 
було знімати епізод у Європі. Потім – із Арменом Медведєвим, 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

318

який тоді очолював у Москві департамент кіно, – прочитавши 
сценарій, він був у захваті – Росія вже давала кошти, бо там бага-
то зйомок у Москві й Сибіру. Залишалося тільки одержати згоду 
від України, щоб вона стала офіційним гарантом цього проекту. 
Не домоглися.

Сергій Якутович. Він був, як вовк. Було щось вовче в його 
поставі – м’якість, справжня мужність. І радість, радість від то-
го, що він творить. Пам’ятаю один із перших днів зйомок Мазе-
пи (тоді теж була осінь): знімали епізоди з вибухами, чомусь не 
виходило. Він каже до Вадима Герасимовича: «А дай-но сюди». 
Той спокійно віддав камеру, і Юрій Герасимович пішов. Довкола 
щось вибухало. Ми гукаємо йому: «Стійте, стійте!». А він уже 
пішов за своєю ідеєю, за своїм баченням. Це фантастична річ. Це 
дуже добре, що виходять його книжки. І якщо залишились якісь 
документи – треба зробити фільм про нього. Не тільки тому, що 
це неповторно. Незбагненно те, що він робив, як жив, як боров-
ся з собою і як перемагав себе. Останній його фільм я називаю 
«Харакірі на Майдані». Як справжній самурай, він виконав усі 
ритуали не лише як художник, а й як чоловік. Бо в художника як 
буває? То запій, то розлад розуму. А він своїм життям довів, що 
буває і не так.

Ніколи не забуду, як він у руках розтирав полин і казав: «По-
нюхай! Сильніше нічого не пахне». Я суб’єктивно кажу. Іншої 
такої по-справжньому красивої людини, перед якою я знімав ка-
пелюха все життя, я не знаю.

У житті ми рідко зустрічалися. Та кожна зустріч виявлялася 
етапною. І остання, по-справжньому велика зустріч, була в ро-
боті над «Мазепою», коли він мене просто-таки витягнув за ву-
ха. В мене тоді була апатія, криза. І раптом на батьковому ювілеї 
він підійшов і каже: «Я почав Мазепу». – «Я Вас вітаю!». – «Пі-
деш?». –

«У якій ролі?», – здивувався я. «У ролі себе. Ти мені потрі-
бен». І я зрозумів, що зі мною сталася метаморфоза.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

319

Якось Роман Балаян – наш антагоніст – запитав: «Что вы там 
за КВН снимаете?». А в нас і справді був феєрверк ідей – того, 
що ми хотіли зробити. Я до цього ніколи не міг уявити, що таке 
робитиму. Коли Юрій Герасимович мені казав: «Ну, давай!», а я 
на це: «Не знаю, як», то він відповідав: «Якби ти знав, я б тебе не 
покликав. Думай!». То було щастя. Тільки за це я йому низько 
вклоняюся. Окрім того, що це велика творча і громадянськи зна-
чима особистість, я вклоняюся йому, бо він – мій Учитель.

О. Коваль. Європа не зрозуміла того фільму, а російські кри-
тики дуже добре зрозуміли. Як свого часу Блейман, який знав 
Іллєнка все своє життя.

Л. Брюховецька. Юрій Герасимович згадав Блеймана у «До-
повідній»: «Міка Блейман упритул взявся за мене. Персональ-
но. Спершу він встановив діагноз: професійна режисерська без-
порадність на межі кінематографічної нездарності, аматорська 
драматургія, еклектизм художніх засобів, український буржуаз-
ний націоналізм як світоглядна диверсія проти соцреалізму, ду-
ховноє мракобєсіє, істерично млява гра акторів, операторський 
і художній несмак». Блискуче почуття гумору автора розкрило-
ся в цій книзі! Українців що рятувало завжди? Почуття гумору. 
А яке майстерне володіння словом!

О. Коваль. Якщо людина талановита – вона талановита в 
усьому.

П. Іллєнко. До речі, про гумор: він поставив на городі опуда-
ло у вигляді «мідного вершника»: зв’язав його з дровеняк, надав 
їм форму...

Л. Єфименко. Рік тому, у зв’язку з річницею Полтавської 
битви, приїхали до нас із НТВ брати в Юри інтерв’ю. А він їм 
каже: «У мене теж є мідний вершник. Ходімо, покажу...».



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

320

Л. Брюховецька. Сьогодні ми побачили книжку «Афоризми 
і сентенції Юрія Іллєнка», упорядковану Іриною Фаріон. Вра-
ховуючи вашу активну політичну діяльність, роботу, ви досить 
швидко її підготували...

Ірина Фаріон. Щойно відбулися вибори в органи місцевої 
влади. Це були вибори Юрія Іллєнка. Те, скільки людей прого-
лосувало за «Свободу», про це свідчить. Суспільна свідомість 
змінюється. І те, що діти Юрія Герасимовича стали депутата-
ми, свідчить про вагу його ідей. «Я вже нічого не можу зроби-
ти, – казав він своїй дружині, будучи важко хворим. – Я значно 
більше зможу зробити, коли буду там, в іншому вимірі». Справ-
ді, він діє. Під час роботи над його текстами – а «Доповідну» я 
прочитувала тричі – змінювалися весь час думки: як це буде, 
як це згрупувати? І так захотів Іллєнко, щоб це згуртувалося за 
дев’ятьма розділами, які я виокремила, звичайно, суб’єктивно, 
але з огляду на те, які концепти вичитувала в Майстра. Назви 
розділів – «Життя і смерть», «Творчість як мистецтво», «Мова», 
«Історія», «Культура», «Кіно», «Інформаційний простір», «Полі-
тика», «Націоналізм». Що ще я тут зробила? Я посміла назвати 
кожну цю витинанку-сентенцію. Це моя асоціація до того, що 
писав Маестро. В кожного, хто це читатиме, буде своя. В цьому 
й полягає суть слова. Як казав великий Потебня, з допомогою 
слова неможливо передати достеменно комусь свою думку. З до-
помогою слова можна збудити в когось його власну думку. І це 
найкраща взаємодія, яка називається збудженням на рівні духу, 
на рівні енергії, на рівні ідеалів. Що ж до дизайну книжки, то це 
роботи Юрія Іллєнка.

Л. Єфименко. Малюнок, зображений на обкладинці, – це 
картина, де Юра намалював діда Тараса, бабусю Надю і свою ма-
му маленькою.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

321

Ірина Фаріон. Він дарував нам свої книжки. І яке щастя, що 
ми їх маємо в хаті.

Щастя, що він був нашим сучасником. Я спостерігала за ним 
під час політичних баталій. 2006 року наша передвиборча кам-
панія була найцікавіша, коли ми мали цікавих опонентів, коли з 
них треба було зривати травестійний одяг. Люди не сприймали 
нас, але ми з такою завзятістю, пристрастю й несамовитістю це 
робили. І завдяки Іллєнкові також. Ми мали на день по п’ять зу-
стрічей – на одній могло бути троє присутніх, на іншій – п’ятде-
сят, але з усіма тими людьми було глибоке спілкування. Тому ми 
сьогодні й отримали такий результат. Сьогодні працювати менш 
цікаво, бо немає гідного опонента. Хочеться мати ідеологічного 
опонента, а не істоту, яка використовує політику як форму влас-
ного бізнесу. Про те, що політика стала формою бізнесу, якраз і 
говорив Іллєнко.

Ці афоризми й сентенції чистять нашу свідомість, підсвідо-
мість, наше мислення, душі. Ми звикли мити руки, ноги тощо, 
а наскільки суспільство готове чистити себе зсередини? Власне, 
це «Криниця для спраглих». Вона для тих, хто розуміє, що нічого 
не буде без чистоти помислів, без найважливіших для тебе «чо-
му». Чому пані Лариса вирішила провести цей «круглий стіл»? 
Чому шановні люди віддають свій час цьому спілкуванню? Це 
важливі речі. Тому книжка Юрія Іллєнка – про мотивацію бут-
тя людини. Людини, яка відійшла від нас дуже умовно: він не-
ймовірно потужний у нашому просторі, й те, що є стільки про 
нього праць, і те, що робиться в контексті показу його фільмів, 
свідчить про неймовірну спрагу суспільства на Юрія Іллєнка. 
Думаю, ця книжка працюватиме на оздоровлення українського 
суспільства, й ми робитимемо те, чим так горів цей унікальний 
чоловік.

Андрій Іллєнко. Батько робив те, що він хотів робити. А в 
результаті виходило, що якісь особи перекручували зміст його 
творчості чи його громадянської позиції й використовували всі 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

322

методи, щоб оббрехати його і не дати його творам дійти до лю-
дей. Тому вже після його смерті наш обов’язок – зробити те, що 
не встиг він: максимально поширити його творчу спадщину. Не 
треба штучно розділяти Іллєнка-режисера, Іллєнка-оператора, 
Іллєнка-художника, Іллєнка-політика, Іллєнка-громадянина, Іл-
лєнка-літератора. Він не сприймав таких поділів – у всьому, за 
що він брався (зйомки фільму, написання літературного твору, 
виховання дітей, зведення будинку), викладався з однаковою са-
мовіддачею. Після його смерті значна частина російськомовних 
ЗМІ дотримувалася – і в некрологах, і в згадках про Юрія Іллєн-
ка – такої позиції: є Іллєнко-митець, який був колись у 1960-х, 
щось знімав у Карпатах, а є сучасний, який зняв фільм про Ма-
зепу, що провалився в прокаті, якого на схилі літ понесло в полі-
тику. Очевидно, його життя не можна ділити на періоди, мовляв, 
тоді він був один, а в 1990–2000-х – інший. Насправді, то був ло-
гічний розвиток його особистості, про що він і написав у «Допо-
відній Апостолові Петру». Одна з головних тем цієї книги – тема 
роз’янечарювання. Своє життя він почав як молодий і перспек-
тивний імперський яничар, але відмовився від безпечної і ком-
фортної перспективи жити в Москві, розуміти, що він з України, 
вишиванку носити, може, навіть пісню заспівати, але бути «клас-
сиком советского кинематографа». Він знімав би хороші фільми, 
але то були б не українські фільми, і він не реалізував би себе. 
Такі режисери були: Сергій Бондарчук, наприклад. Батько свідо-
мо повернувся в провінційну на той час Україну. Його шлях – усе 
свідоме життя повертатися до свого українського первня – це і є 
логіка його особистого життя. Цей процес тривав не один день, 
а десятиліття, він був болісний, пов’язаний із втратою багатьох 
друзів, які вважали, що його українськість навіжена, для них во-
на була неприйнятна, гротескна, награна. Його батько, мій дід, 
був людиною комуністичних переконань, а мій батько прийшов 
до націоналізму свідомо у зрілому віці, саме внаслідок особистої 
еволюції. А коли хтось сьогодні намагається подавати Юрія Іл-
лєнка як радянського дисидента, що в 1960-х зняв три фільми 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

323

(які серед сучасників мало хто й дивився), казати, що на цьому 
він як митець вичерпався, – це злочинно. Якраз фільм «Молитва 
за гетьмана Мазепу», книжка «Доповідна Апостолові Петру» і 
його політична діяльність у «Свободі» – це три останніх акорди, 
які завершили його еволюцію від яничара до українського наці-
оналіста. У своїй творчості він не намагався стверджувати ту чи 
іншу ідеологічну парадигму як певну даність. Той же фільм «Мо-
литва» дає можливість варіативного, дуже різного тлумачення 
образу Мазепи. Йдеться про перехід Іллєнка на вищий рівень 
оповіді: без прямого втовкмачування в голову якоїсь думки, а 
стимулюванням, щоб людина сама прийшла до цього. В цьому 
й полягає цінність його творчості. Навіть один з ідеологів ко-
муністичної естетики Плеханов писав, що, коли в творі є чиста 
ідеологія, то це публіцистика, а не художній твір. Художній твір 
починається там, де починається неоднозначність трактувань. 
«Молитва» – це абсолютно довершена естетична система, і при 
цьому абсолютно чітко видно її ідеологічні й політичні пріори-
тети, які режисер у новій версії розставив своїми коментарями. 
Він хотів перед смертю основну свою думку донести. Тому три 
основні твори, які завершили його життя («Мазепа», «Доповід-
на» і політична діяльність як ідеолога), – це те, чого не можна іг-
норувати. Вінець його розвитку. Коли він завершував своє земне 
життя, то був навдивовижу спокійний, у нього не було відчуття, 
що він не на тій ноті завершив свою партію. Звичайно, він міг би 
ще знімати кіно, розвивати здобутки, але того, що він зробив, 
було достатньо, щоб його особистість, його дух в українській іс-
торії були сприйняті так, як він сам того хотів.

Михайло Іллєнко. Сьогодні рівень обміну думками унікаль-
ний. Ми вже звикли до того, що останнім часом кіно – це така 
суєтна, прагматична морока, яка вже не може викликати такого 
рівня спілкування. Причина такого рівня – і в шановному това-
ристві, і, звичайно, в режисері Юрієві Іллєнкові. Ледь не щодня 
продовжується його драматична, напружена боротьба. Те, що 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

324

сьогодні звучить, має знайти свої канали, щоб люди почули. І 
книжка афоризмів – абсолютно унікальне видання, дуже важ-
лива і серйозна репліка на користь розуміння важливих істин, 
в тому числі й професії. Сьогодні для мене прозвучало багато 
несподіванок.

Хочу звернути вашу увагу на кілька феноменів його твор-
чості, на його душевну будову, які мене завжди вражали. На 
якомусь етапі мене вразило, як він програмує дійсність, яка 
ще не відбулася. Навіть тоді, коли він не режисер, а сценарист. 
На початку 1980-х я працював над фільмом за його сценарієм 
«Миргород та його мешканці», написаним за творами Гоголя. Це 
було замовлення Держтелерадіо СРСР. В часи, коли починалася 
робота, здавалося, що існуючий устрій – назавжди. В історії із 
простодушними старосвітськими поміщиками, Шпонькою та 
його тітонькою ми вивели на перший план другорядного персо-
нажа Голопузя. Це історія стереоскопічна, яка мала проекцію на 
сьогодення і на близьке, але поки що нікому невідоме майбутнє. 
Це були узагальнені й алегоричні міркування та форми. Та хі-
ба хто думав, що цей сценарій відбудеться в політичному жит-
ті величезної імперії. Голопузь сплів фантастичну інтригу між 
простодушними чарівними персонажами, і все перетворилося 
на якийсь кошмар. Раптом перетнулися їхні інтереси, й ці люди 
– всі по черзі – провалювалися в знамениту калюжу. А в процесі 
роботи над фільмом один за одним відходили в небуття гене-
ральні секретарі компартії СРСР...

Пилип Іллєнко. Після смерті батька продовжуються ви-
падковості. «Випадково» показали на Першому національному, 
очолюваному сирійським націоналістом Арфушем, фільм «Ве-
чір на Івана Купала» російською мовою, при тому, що в Центрі 
Довженка є українська версія (відреставрована), і ще батько 
встиг її переглянути і «дати своє добро». У його житті випадко-
востей не було в принципі. І, продовжуючи думку Андрія про 
три заключні акорди його життя, скажу, що вони були тісно вза-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

325

ємопов’язані. Нагадаю ситуацію з фільмом «Молитва». Батько 
чудово знав, що знімає про імператора; я був присутній майже 
на всіх зйомках і пам’ятаю: шукали способів як переконливіше 
і гротескніше показати Петра І... А як це сприймуть у Москві, – 
він цим не турбувався. Єдине, чого він сподівався, – що на його 
батьківщині не знайдеться в 2002 році достатньо людей, які так 
само були би готові висловити своє ставлення до публічних мі-
фів. Він недооцінив впливу тої імперії, який вона має і на Берлін, 
і на Київ. Фактично, коли, почувши про заборону з вуст Михай-
ла Швидкого, тодішнього міністра культури Росії, ми посмія-
лися: класна реклама! Ми думали: як може російський міністр 
щось заборонити в незалежній Україні? А виявилося, що може. І 
не тільки тут, а й у Берліні. Хоча тоді це ще не було так очевидно. 
В тій ситуації, коли твір, який став квінтесенцією усього його 
творчого шляху (там є і самоцитати, і повтори, і посилання на 
окремі епізоди своїх фільмів, і ті ж міфи, і таке інше), фактично 
було заборонено, він зрозумів: можна зняти ще один фільм, щоб 
перевести вогонь на нього, але свідомо цього не робив, бо не хо-
тів знімати картину, яку знову покладуть на полицю. Він праг-
нув, щоб його фільми збуджували до дії. Саме тому в «Мазепі» 
стільки провокацій. Тому що розбудити це болото можна було 
тільки вибуховими речами. Тому й постає інша його діяльність, 
а також концепція інформаційного простору. Він чітко розуміє, 
що наступний фільм робитиме тоді, коли буде звільнено, розчи-
щено інформаційний простір для фізичної можливості показати 
його фільм в українському кінотеатрі. Тому і книга. Він не міг не 
творити, творив постійно. Прокидався – і щось творив, навіть 
кран ремонтував творчо (сантехніки, прийшовши, дивувалися: 
хто це так придумав?). Був творчим у їжі, будівництві, вихован-
ні дітей і ближніх. Тому всі ці акорди було зіграно в одній п’єсі. 
Далі вона може продовжуватися тим способом, що ми робимо 
сьогодні. Люди на Печерських пагорбах, які командують спад-
ком української культури, бояться заборонити покази фільмів 
Юрія Іллєнка. Це відчувається – бояться людини, яка померла, 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

326

бо діє її дух. Його фільми треба дивитися, навіть «Легенду про 
княгиню Ольгу», яку свого часу свідомо заборонили знімати 
українською. Повірте, якщо б фільм було знято українською, 
то Радянський Союз розвалився б на п’ять років раніше. Князь 
Святослав говорить: «Меч мой языческий, который раздвинул 
границы земель моих от Хазарской Белой Вежи до Дуная». Якщо 
б це звучало українською, було б зрозуміло, про яку Русь ідеться, 
і хто ці люди, хто князі, і хто їхні нащадки.

Людмила Єфименко. Юра хотів переозвучити «Княгиню 
Ольгу» українською.

Пилип Іллєнко. Правова система, за якою створювалися 
фільми до 1991 року, абсолютно не відповідає тим поняттям про 
право, які сьогодні є в нас і світі. Існувала соціалістична влас-
ність – ні державна, ні приватна. Приватної не було. Це саме сто-
сувалося й авторського права. Вибору в автора не було: укласти 
договір на таких умовах чи на інших, чи гонорар такий отрима-
ти чи право на фільм залишити за собою. Була певна даність: 
хочеш знімати – буде так, а не хочеш – не будеш узагалі знімати. 
Тепер, виявляється, можна обґрунтувати певні правові позиції 
з точки зору сучасного уявлення про право і справедливість. Бо 
як у нас: одержав автор колись гонорар – і все. Добре, якщо б 
фільм належав державі, нічого поганого. Насправді держава – це 
тільки ширма, а спадщиною розпоряджаються окремі люди. Це 
стосується фільмів не тільки Юрія Іллєнка, а й усіх тих, хто тво-
рив «українське поетичне кіно». Питання: чому ми цих фільмів 
ніде не бачимо? Кажуть: їх ніхто не піде дивитися. Я вже маю 
доказ того, що підуть. І гроші заплатять. І заробити на цьому 
навіть можна. Буде проект, який приноситиме гроші державі, на 
які можна робити нові фільми і їх популяризувати. Та чомусь 
цього не відбувається. Відповідь у мене тільки одна (бо я не мо-
жу уявити, що хтось не захотів би заробити грошей): ці фільми 
продовжують залишатися небезпечними для цієї влади. Тому 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

327

питання про майбутню долю фільмів Юрія Іллєнка залежить 
від нас із вами. Якщо ми змусимо владу дати хід цій справі, то 
буде українське кіно в кожній хаті, і в кінотеатрах, і на дисках, і 
не тільки в Україні, а й на фестивалях, і будуть дні української 
культури. А коли це робиться підпільно... Ганна Павлівна знає, 
як треба було маневрувати, щоб одержати право завершити 
фільм «Молитва за гетьмана Мазепу». Договір ми переписували 
багато разів протягом трьох місяців. За десять років юридичної 
практики я жодного договору не готував три місяці. Тільки че-
рез п’ять років після створення фільму з’явилася можливість го-
ворити про завершення фільму. Тому що був негідник, який мав 
права на цей фільм. За всіма цими речами – конкретні люди, які 
не хочуть, щоб українські фільми побачили українці. Досвід по-
казує, що кригу зламано: в кінотеатрі «Київ» пройшов Тиждень 
кіно Юрія Іллєнка. Всупереч усім прогнозам пройшов успішно, 
з аншлагами, навіть бійками біля кас за квитки.

Лариса Брюховецька. Робота з акторами – один із цікавих 
аспектів творчості Юрія Герасимовича, і сьогодні є нагода по-
слухати актрису, яка знімалася в семи його фільмах.

Людмила Єфименко. У ВДІКу Юрій Іллєнко навчався на 
операторському, але хотів перевестись на режисуру. Йому не 
дозволили, але він самотужки здобував режисерську освіту. 
Професію сценариста йому допомагали опановувати його друзі 
– Геннадій Шпаліков та Павло Фінн. Секрети акторської профе-
сії для режисера не менш важливі. Юра вважав актора найуні-
версальнішим інструментом. Він ходив на акторські репетиції, 
але участі в них не брав, тільки дивився. І от доля зробила йому 
дарунок. Режисер Вульфович запросив його на свій фільм «Ву-
лиця Ньютона, будинок 1» оператором. Проте «ленфільмівські» 
оператори запротестували, мовляв, їм самим потрібна робота. 
А режисер давно шукав актора, й чимало відомих уже пробу-
вались, та ніхто його не задовольнив. І він звертається до Юри: 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

328

«Не вийшло взяти тебе оператором, гратимеш головну роль». 
Юра погодився за умови, що йому одна з викладачок ВДІКу 
дасть стислий курс акторської майстерності. Фільм критикува-
ли, але після нього Юра одержав сім запрошень зніматися. Він 
відмовився. А жаль, був би популярний актор.

Я почала зніматися 1973 року. Було непросто, адже оператор 
світло ставив так, що актор не міг вийти за намічену риску і, пе-
редаючи найвищу напругу емоцій, повинен був пам’ятати про ці 
риски. Коли я почала зніматися в Юри, він говорив: працюй як 
хочеш, куди тебе веде. Він любив знімати ручною камерою, щоб 
не заганяти актора у наперед визначені межі. Казав: «Актор – це 
найсвященніша корова з усього кінематографічного стада». Ак-
торську професію мені дав актор МХАТу Бєлокуров, а зробив 
мене актрисою Юрій Іллєнко. Він хотів знати, як актор сприйняв 
сценарій, роль, партнерів. Є актори, які не вміють імпровізува-
ти. А бували суперечки – він таких небайдужих акторів любив: 
підходив, тиснув руку, казав «Молодець!». Такими були Лесь 
Сердюк, Іван Миколайчук.

Людмила Лемешева. Боюсь приблизних, неточних слів у 
розмові про Іллєнка, тому що Юрій Герасимович – найпара-
доксальніша людина з усіх, про кого мені довелося писати. Цей 
художник стягнув на себе не тільки всі суперечності своєї епохи, 
але й суперечності людської природи взагалі. Його особистість 
– сюжет для роману, а не для круглого стола. Він був би ідеаль-
ним героєм для Достоєвського, який любив заглядати в безодні 
віри і безвір’я, добра і зла, які живуть у людській душі одночас-
но. Внутрішньо суперечливими, розтерзаними своїм болем і не-
приборканими пристрастями були й герої Іллєнка, і самі його 
фільми. На мій погляд, «Молитву за гетьмана Мазепу» трагічно 
не зрозуміла частина глядачів і критиків ще й тому, що режисер 
розправився там не тільки з хрестоматійною історією, не лише з 
Російською імперією, а й з Україною, а заодно з самим собою і зі 
своєю улюбленою поетикою. Щось на кшталт: «Я тебе породив, 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

329

я тебе й уб’ю». Пилип правильно говорив про самоцитати в цьо-
му фільмі, але там ще більше пародій і самопародій. Це дуже гір-
кий і чесний фільм, за всієї його змістовної та естетичної непос-
лідовності. Я називаю його художнім терактом. Як і прощальну 
сповідь «Доповідна Апостолові Петру», скандально неоднорідну 
за своїм змістом і художньою якістю. В Іллєнка був незапереч-
ний літературний дар, його тексти час від часу блискучі (також 
вважаю його родоначальником кліпової естетики, з часів «Вечо-
ра на Івана Купала»). Двома останніми грандіозними роботами 
як би завершився цикл його долі. Хоча залишився нереалізова-
ний його найбільш фантасмагоричний проект «Агн», задуманий 
як мегарежисура, як символічний акт, в процесі якого художник 
вступив би якщо не в суперництво, то бодай у прямий діалог з 
головним Деміургом, Творцем усього сущого. В Росії на таке від-
важувався пізній Андрій Тарковський, в Україні – Юрій Іллєнко. 
В найближчому майбутньому таких режисерів уже не передба-
чається (і не тільки в нас), тому що закінчилась культурна епоха, 
яка породила цей тип художника.

Лариса Брюховецька. Під час розмови прозвучали кон-
структивні пропозиції, одна з яких – створити документальний 
кінопортрет Майстра. Так само важливо перевести фільми у 
формат сучасного звуку, аби вони увійшли в сьогоднішній кіно-
прокат. Адже це фільми сучасної кінематографічної мови. Мало 
сьогодні говорилося про значення творчості Іллєнка у світі. Оче-
видно, потрібна низка наукових конференцій, досліджень, щоби 
заглибитись у цю тему. Дуже актуальною з юридичної точки зо-
ру є проблема про вихід кращих українських фільмів до глядача, 
адже сьогодні вони всі, на жаль, ще залишаються під арештом.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

330

ДЕТЕКТОР МЕДІЯ
https://detector.media/rinok/article/95600/2014-07-09-

pereoriientatsiya-na-sebe/
9 Липня 2014

Катерина ТОЛОКОЛЬНІКОВА

ПЕРЕОРІЄНТАЦІЯ НА СЕБЕ

Експерти висловили пропозиції, як розвивати українське 
теле- та кіновиробництво в умовах інформаційної війни та 
кризи, та яку підтримку має надати держава

Виклики неоголошеної війни з Росією для телебачення та 
кіно, новий імпульс до виробництва якісного національного 
продукту, законодавче врегулювання галузі та інші питання 
обговорили учасники круглого столу «Розвиток національного 
теле- та кіновиробництва в Україні: які заходи повинна вжити 
держава для його підтримки?». Захід відбувся 8 липня, організа-
тором виступило Інформагенство УНІАН.

Новопризначена перший заступник Національної ради з 
питань телебачення й радіомовлення  Ольга Герасим’юк  за-
просила учасників круглого столу висловити конкретні про-
позиції, які Нацрада розгляне та введе в дію зокрема і законо-
давчим шляхом. Саме зараз у Національній раді відбувається 
розподіл повноважень, розповіла пані Герасим’юк, і цей орган, 
нарешті, має з наглядового чи навіть «карального меча», яким 
його прийнято вважати, перетворитися на орган, що сприяти-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

331

ме розвитку сфери кіно та ТБ, створюватиме конкурентні умо-
ви на ринку.

Одним з перших завдань для Нацради є законодавча розроб-
ка поняття інформаційної безпеки. За всю телевізійну та кіно-
продукцію, яка містить пропагандистську, ворожу для України 
складову, виробники мають бути притягнені для відповідально-
сті. Крім того, як зазначила пані Герасим›юк, Нацрада отримала 
від Президента України Петра Порошенка конкретне завдання 
- розробити програми спеціального інформаційного мовлення 
для Донбасу, де зараз взагалі не працюють українські телекана-
ли.

Найбільше учасники круглого столу зосередилися на питан-
ні, який характер тепер може мати співпраця з Росією та за ра-
хунок чого Україна могла б у короткий термін створити великий 
масив якісного національного теле- та кінопродукту.

Генеральний директор «1+1 медіа»  Олександр Ткачен-
ко (єдиний присутній з-поміж запрошених на захід менеджерів 
українських телегруп) підкреслив, що ще півроку тому не міг 
уявити, що ініціюватиме відмову від російського медіапотоку й 
активно запрошуватиме інші канали замінити російські серіали 
власним якісним продуктом. 

Пан Ткаченко нагадав, що його медіагрупа відмовилась від 
показу російських серіалів та кіно, в яких вихваляються росій-
ські спецпризначенці та військові. Натомість класика росій-
ського та радянського кіно, а також нові роботи, що мають мис-
тецьку цінність, безперечно, залишаться в ефірі. Як зауважив 
генеральний директор «1+1 медіа», інші українські телеканали 
нібито й підтримують цю ініціативу, але публічно не висловлю-
ються щодо цього питання.

Конфлікт із Росією, на його думку, стає поштовхом до про-
гресивних змін на українському ТБ. «Десятки мільйонів доларів 
щорічно українські телеканали витрачають на закупівлю росій-
ського телепродукту. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

332

Власне виробництво і копродукція на ТБ

 

Це щонайменше дві третини або половина коштів, які вони 
мають, і значно більше, ніж телеканали витрачають на власне 
виробництво та закупівлю продукту в інших країнах», – пояс-
нює пан Ткаченко. Він вважає, що саме час «перейти від розмов 
до бази масованої активізації власного виробництва» і для цього 
в Україні є як творчі, так і матеріальні можливості, адже зйомки 
українських серіалів та фільмів будуть набагато дешевшими.

«1+1 медіа» зараз уже знімає декілька власне українських 
серіалів різного жанру і тривалості, українською та російською 
мовами, які вийдуть у новому році. Зокрема, керівник телегрупи 
анонсував комедійний серіал «Останній москаль».

Олександр Ткаченко переконує, що крім російського ринку 
існують інші, не набагато менші – наприклад, польський, з яким 
можна розвивати копродукцію. «Ми несподівано з›ясували для 
себе величезний інтерес з боку польських колег стосовно співпра-
ці з нами», - сказав він.

Важливим аспектом телеменджер вважає також державну 
підтримку власного виробництва, яка існує в Європі. Україні, 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

333

на його думку, варто взяти на озброєння механізм введення 
обов›язкової квоти національного продукту в прайм-тайм. «Як-
що мовники будуть змушені ставити український продукт, це 
стимулюватиме талановитих людей його створювати», – ар-
гументує він. Пан Ткаченко заявив про готовність надати На-
ціональній раді вже написані пропозиції стосовно того, «яким 
чином спонукати, сприяти тому, щоб власне виробництво в 
Україні, телевізійне, кіношне продовжувалося».

Ганна Чміль та Олександр Ткаченко 

Натомість генеральний директор продакшн-студії Friends 
Production Олексій Гончаренко вважає, що гроші треба шукати 
не так у держави чи народу, як в акціонерів телевізійних кана-
лів: «Вони одразу багато не дадуть, даватимуть  «точково»». 
Він вважає, що Нацрада має «не карально, а красиво підвести 
до думки, що нам не треба показувати цілодобово російські се-
ріали».



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

334

Продюсер не проти ко-виробництва з Росією та іншими кра-
їнами, але воно має відбуватися на рівних умовах, бути вигідним 
обом сторонам. Бо раніше, за його словами, російського бюдже-
ту було більше 70%, українського – 30 %, тому в головних ро-
лях були російські актори, над проектами працювали російські 
режисери та сценаристи. Тепер потрібно поступово вирішувати 
цей комплекс проблем. Але, на його думку, до масового вироб-
ництва вітчизняного продукту Україна поки не готова.

Продюсер і голова Громадської ради при Державному агент-
стві України з питань кіно  Пилип Іллєнко  нагадав, що багато 
продакшн-студій останні роки працювали винятково над ви-
робництвом серіалів для Росії, більшість їхніх проектів робилося 
«руками українців в Україні». «Зараз можна очікувати зниження 
собівартості вироблення продукту, адже зник потік замовлень – 
і цим теж можна скористатися», – припускає продюсер.

На запитання «Детектор медіа», скільки має платити укра-
їнський телеканал продакшн-студії за годину продукту (фільму, 
серіалу), щоб він окуповувався в Україні, Олексій Гончаренко 
відповів: «Це складне питання, тут усе дуже залежить від жан-
ру. Мелодрами суттєво дешевші та фантастику зі спецефекта-
ми. Але я вважаю, що якщо ми справді відмовимося від російської 
складової, знизимо ціни і бюджети, каналам не буде куди діва-
тися, і така ситуація стане можливою». Олександр Ткаченко 
додав, що «українським каналам купувати українське буде вдвічі 
вигідніше, ніж російське».



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

335Ольга Герасим’юк та Олексій Гончаренко

Синергія кіно й телебачення
За оцінкою академіка та кінознавеця Ганни Чміль  (у ми-

нулому - голови Держкіно), в Україні вже тривалий час від-
бувається «суцільна російська експансія» у сфері кіно та ТБ. 
Щорічно протягом останніх 10 років близько 10 тисяч назв ро-
сійських телесеріалів потрапили до українського інформацій-
ного простору, близько 300 фільмів прокатного виробництва 
- на показ у кінотеатрах, ще 10 тисяч – на ринок домашнього 
відео.

Свого часу на баланс Міністерства культури було взято 
майнові права на всі фільмі, вироблені за кошти держбюджету 
України, як у радянський час, так і за незалежності. «Ці майнові 
права належать державі, але вони передані студіям, продюсерам 
на просування до глядача і на використання. Цей доробок, при 
певних домовленостях, можна на першому етапі використову-
вати», – зазначила експерт.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

336

Пані Чміль вважає принципово необхідним здійснити де-
монополізацію фінансових потоків у сфері кіновиробництва: 
«Сьогодні Державне агентство (з питань кіно) отримує кош-
ти на державне замовлення і фінансову підтримку. Але часто 
отримані кошти йшли на комерційні проекти, вартість яких 
завищувалася, і в той же час зменшувалася кількість соціально 
значимих проектів».

Експерт нагадала про ініціативу створення «Закону про збір 
на підтримку кіно». Вона розповіла, що свого часу разом з комі-
тетом Верховної Ради брала участь у розробці ідеї щодо співп-
раці кіновиробництва з ринком телекомунікаційних послуг. На 
одній з радіостанцій слухачів запитали, чи готові вони платити 
за інтернет-послуги на 1 гривню більше, знаючи, що ці гроші пі-
дуть на потреби кіно. Зі слів пані Чміль, реакція слухачів була 
блискавичною, вони пропонували більші внески, аби тільки ба-
чити результат. Тож подібні механізми теж варто розглядати.

Режисер і президент національного кінофестивалю «Від-
крита ніч» Михайло Іллєнко вважає необхідним знайти форму 
співпраці студентів з телеканалами на рівні дипломних робіт, 
оскільки телеканалам має бути цікаво та вигідно підтримувати 
студентські фільми своїми ресурсами. 

Про підтримку молодих талантів і необхідність виховання зір-
кових імен говорив також Олександр Ткаченко: зокрема, «1+1 ме-
діа» планує співпрацю з переможцями фестивалю «Відкрита ніч».

Кінокритик та історик мистецтв  Міла Новікова  запропону-
вала українським кіновиробникам активно співпрацювати – єв-
ропейськими країнами, насамперед державами Східної Європи. 
«Наприклад, якщо взяти тему гуцульщини, Карпат – у ній одразу 
будуть зацікавлені декілька країн» – вважає експерт.  Слід розви-
вати також освіту кіно- та телефахівців, запрошувати лекторів, їз-
дити на стажування, аби розуміти міжнародні стандарти і ринок. 
«Різні європейські країни мають різні моделі: деякі, як Італія та 
Іспанія, працюють передусім на внутрішній ринок, інші, як Фран-
ція, Швейцарія – на зовнішній. Україна може піти обома шляхами».



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

337
Ганна Чміль

Пані Новікова висловила таку пропозицію: «Україна – ба-
гатонаціональна країна, у нас великі болгарська, вірменська, 
грецька, єврейська та інші діаспори, які мають свою культуру 
та традиції. Державі треба подбати про більшу увагу до них, 
відійти від спекулювання російсько-українською темою. Можна, 
наприклад, раз на місяць робити день якоїсь нації, показувати 
про неї фільми, програми, інтерв›ю. Тоді інакше прозвучить по-
няття української культури, вона постане глибшою, відкриті-
шою до інших культур». Крім того такі теми стали б іще однією 
можливістю співпрацювати з країнами, про діаспору яких готу-
ватиметься продукт.

Пилип Іллєнко вважає, що телебачення треба розглядати не 
тільки як ринок збуту для кінематографу, але й можливість про-
моції національного продукту.  Тому співпраця цих інститутів 
дуже необхідна: «Синергія українського кіно і телебачення - шлях 
до порятунку українського кіно, до виходу його на нову якість. 



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

338 Міла Новікова

Для ТБ можливістю заміни того контенту, який зараз є не-
доречним, на більш природній і орієнтований на власного гляда-
ча. Якщо воно не буде цікавим нам, про ко-продукцію нема сенсу 
говорити. Найперше треба навчитися говорити мовою з гляда-
чем своєї країни», - вважає він.

Непопулярніть українського кіно - результат не тільки упе-
редженого ставлення споживачів до національного продукту, а й 
відсутності яскравих промо-кампаній вітчизняних фільмів, вва-
жає Пилип Іллєнко. Експерт зазначив, що цього року в прокаті 
було кілька українських повнометражних фільмів, але «відсут-
ність можливості ефективного отримання промо на телеба-
ченні призвела до упередження дистриб›юторів та кінотеатрів 
– вони не хотіли брати ці фільми і про них глядач просто-таки 
не дізнався».

Ще однією проблемою, яка потребує вирішення, є питання 
авторського права в інтернеті. Фільм «Той, хто пройшов крізь 



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

339

вогонь» з’явився в мережі вже на другий день після показу, і че-
рез це було продано значно менше квитків. З такими речами, на 
думку продюсера, треба боротися, так само, як і просувати іме-
на талановитих українських режисерів, щоб глядач чекав на їхні 
нові фільми.

Також нагальною мірою, на його думку, є перегляд законо-
давчих норм по держзамовленню і підтримці кіно, в яких існу-
ють неринкові обмеження фінансування, і це дуже гальмує про-
цес розвитку.

Михайло та Пилип Іллєнки

 

Більшість учасників круглого столу висловилися на під-
тримку ідеї подвійного виробництва продукту – для прокату 
(широкого екрану) і для ТБ. Адже завдяки цьому розвивати-
муться одразу дві галузі. «У цьому зацікавлені і канали, і держа-
ва, і кіно», – вважає Пилип Іллєнко.

 
Фото – Сергія Ливадного



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

340

https://zbruc.eu/node/98123
04.06.2020

СПІЛКА КІНЕМАТОГРАФІСТІВ ВИМАГАЄ ВІДСТАВКИ 
ГОЛОВИ ДЕРЖКІНО ЧЕРЕЗ ХАМСТВО

Національна спілка кінематографістів України виступила 
із вимогою відставки голови Державної аґенції з питань кіно 
Марини Кудерчук. Кінематографісти вважають Кудерчук неком-
петентною для посади, а також скаржаться на недостойну дер-
жавного службовця поведінку.

Про це йдеться у заяві НСКУ, опублікованій наступного дня 
після зустрічі представників спілки із очільницею Держкіно у 
рамках розширеного засідання секретаріату правління спілки. 
Розмова відбулася 2 червня. На самому початку обговорення 
Кудерчук гримнула дверима, висловивши невдоволення першим 
же виступом представниці спілки.

«Вважаємо, що керівник такого рівня має бути готовим до 
публічних дискусій, насамперед з професіоналами. Вперше ми 
зустрічаємось з такою поведінкою і таким ставленням. Таким 
чином, НСКУ, кінематографічна спільнота, як і досі, залишилась 
непоінформованою про стратегію розвитку кіногалузі і тактику 
розв’язання гострих проблем. Вважаємо, ця людина не має пра-
ва займати посаду чиновника такого рангу», – йдеться в листі до 
Президента та Прем’єр-міністра.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

341

У повідомленні на сайті спілки йдеться про те, що ініціато-
ром розмови виступили самі кіномитці. І це була перша їхня зу-
стріч із Мариною Кудерчук. Представники галузі прагнули обго-
ворити становище із фінансуванням кінематографу (нагадаємо, 
під час «карантинного» секвестру Кудерчук добровільно пого-
дилася на зменшення низки культурних програм, вважаючи їх 
непріоритетними), зокрема критичні справи Довженко-Центру 
– «аби в діалозі з нею з’ясувати, що саме відбувається, що нас 
чекає в найближчому майбутньому».

Відкриваючи засідання, голова спілки Олесь Янчук коротко 
охарактеризував тривоги кінематографістів і запропонував пані 
Кудерчук виступити. Чиновниця відмовилась, сказавши, що во-
ліє слухати.

Першою взяла слово Ганна Чміль, колишня керівниця кіне-
матографу, академік Національної академії мистецтв України. 
Зі слів очевидців, пані Чміль у максимально толерантній формі 
рекомендувала голові Держкіно не поспішати і не позбавляти 
фінансування Національний центр Олександра Довженка, кіно-
архів. Натомість Марина Кудерчук сприйняла цей виступ роз-
дратовано, закликавши не довіряти побрехенькам із фейсбуку. 
Відтак вона залишила засідання.

Як інформує Спілка кінематографістів, згодом голова НСКУ 
прийняв телефонний дзвінок від Кудерчук; в розмові вона наз-
вала засідання «мєлкой подлостью» і «цирком».

Спілка назвала поведінку Марини Кудерчук «неадекватні-
стю» і «хамством».

За демаршем Марини Кудерчук спостерігали Лариса Кадоч-
никова, Роман Балаян, Лесь Санін, Юрій Гармаш, Володимир Ти-
хий, Анатолій Кокуш та інші.

Кінознавець Сергій Тримбач написав на своїй сторінці у 
Facebook: «Ми побачили людину, не тільки малокомпетентну, 
чий власне кінематографічний досвід вичерпується недовгим 
перебуванням у кріслі директора Запорізького кінотеатру (від-
так усі її балачки в оприлюднених інтерв’ю в основному зосере-



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

342

джені на справах кінотеатральних), а й з особливим моральним 
кодексом. В основі якого презирство до кіно як мистецтва і до 
людей, які й створюють те мистецтво».

«Поведінка очольниці викликала легкий шок навіть у завж-
ди іронічного Романа Балаяна: «Такого я ще не бачив!» І справді: 
ми, кінематографісти, на своєму віку бачили багатьох чиновни-
ків – і суто партєйних, які вчили нас жити, нерідко трохи навіть 
(бувало й таке) ніяковіючи від того, що перед ними знамениті 
артисти і режисери, цілком дорослі. І держкіновські, які вимага-
ли від нас «чистоти помислів» і натхненного служіння «хоть че-
му-нибудь, но правильному». І новітніх українських... Кінемато-
графісти – люди незрідка нервові, вони дозволяли собі кричати і 
навіть ображати чиновників, але ж ті стояли, аки скелі непоруш-
ні. Бо ж істина проста: людина на високій посаді апріорі мусить 
бути готовою до публічного захисту своїх позицій. А тут – яка 
там уже публічність?» – прокоментував Тримбач.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

343

Овруцька міська рада
https://ovruch-rada.pp.ua/2020/11/06/talanovyta-zemlyachka-
kulturolog-filosof-kinoznavets-ganna-pavlivna-chmil/index.htm

ТАЛАНОВИТА ЗЕМЛЯЧКА, КУЛЬТУРОЛОГ,
ФІЛОСОФ, КІНОЗНАВЕЦЬ –
ГАННА ПАВЛІВНА ЧМІЛЬ

6 Лис, 2020

Щедра Овруцька земля багата на імена талановитих людей, 
що творили для звеличення рідної землі, держави, народу. Вони 
різняться віком, професіями, життєвим досвідом, проте їх об’єд-
нує одне: всі вони українці, патріоти своєї держави.

Ми пишаємося нашими талановитими сучасниками.
У жовтні відсвяткувала свій ювілей талановита землячка, 

культуролог, філософ, кінознавець, педагог, дійсний член (ака-
демік) Національної академії мистецтв України (2013), доктор 
філософських наук (2005) ГАННА ПАВЛІВНА ЧМІЛЬ, яка на-
родилася 20 жовтня 1950 року в с. Піщаниця Овруцького району 
Житомирської області.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

344

Після закінчення філософського факультету Київського 
державного університету ім. Т.Г.  Шевченка працювала на ви-
кладацькій та партійній роботі. У сфері культури та мистецтва з 
1983 року, зокрема працювала редактором Київської кіностудії 
науково-популярних фільмів, заступником голови Державного 
фонду української кінематографії, заступником міністра куль-
тури та мистецтв, заступником державного секретаря Міністер-
ства культури та мистецтв України, головою Державної служби 
кінематографії.

1993–1995 рр. – проректор Українсько-Фінського інституту 
менеджменту і бізнесу.

1995–2003  рр.  – заступник міністра культури та мистецтв 
України.

1995–2011 рр. – доцент, професор кафедри кінознавства Ки-
ївського національного університету театру, кіно і телебачення 
ім. І.К. Карпенка-Карого.

2001–2013 рр. – член-кореспондент НАМ України.
2006–2010  рр.  – голова Державної служби кінематографії 

Міністерства культури та туризму України.
2010–2011 рр. – в.о. генерального директора Національного 

центру Олександра Довженка. 
2011–2013 рр. – радник адміністрації Інституту культуроло-

гії НАМ України.
З 2013 р. – завідувач відділу світової культури та міжнарод-

них культурних зв’язків Інституту культурології НАМ України. 
Член Національної спілки кінематографістів України.

З 2019 р. – директор Інституту культурології НАМ України.
Автор наукової монографії «Екранна культура: плюральність 

проявів» (2003), співавтор підручника «Українська та зарубіжна 
культура» (2003), досліджень «Труд как смысл жизни» (1986), 
«Социальная работа с молодежью» (1994), видань Інституту 
культурології НАМ України: колективної монографії «Методо-
логічні проблеми культурної антропології та етнокультурології» 
і збірника наукових праць «Концепт культури: теоретико-мето-



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

345

дологічні та прикладні аспекти», колективних монографій «Ві-
зуалізація реального в сучасному культурному просторі» (2013) 
та «Нова культурна реальність як соціодинамічний процес лю-
динотворення через ролі» (2013); автор ще близько 70 наукових 
статей та публікацій з проблем філософії культури, кіномисте-
цтва і кінематографії.

Продюсер художніх фільмів–лауреатів міжнародних кон-
курсів: «Другорядні люди», «Чеховські мотиви» (режисер 
К. Муратова) та «Мамай» (режисер Л. Санін), авторському ко-
лективу якого присуджена Державна премія України ім. О. До-
вженка.

Брала участь у створенні сценаріїв фільмів «Леопольд, або 
Втеча від свободи» (1999), також у співавторстві з Р.  Плахо-
вим-Модестовим: «Витоки. Повість минулих літ», «Ще як були 
козаками. У колі першім» (2002), «Загублений рай» (2008, до 
200-річчя М. Гоголя).

Матеріал та фото взято з мережі Інтернет.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

346

Член редакційної колегії журналу «Кіно-Театр», альманаху 
науково-теоретичних праць та публіцистики «Актуальні про-
блеми мистецької практики та мистецтвознавчої науки (Мис-
тецькі обрії)», науковий консультант ряду проєктів та видань у 
галузі артменеджменту та кінематографії. За її участі підготов-
лено низку законів і підзаконних актів, пов’язаних із запрова-
дженням продюсерської системи кіновиробництва, захистом 
інтелектуальної власності та авторських прав, регулюванням 
правил публічного показу та розповсюдження фільмів, розвит-
ком кіноіндустрії та поліпшенням кінообслуговування. Науко-
ву, законотворчу та суспільну діяльність Ганна Чміль поєднує з 
викладацькою практикою. Бере активну участь у наукових кон-
ференціях, симпозіумах. Нагороджена Орденом княгині Ольги 
III ступеня (2000), у розряді «Муза кіно» призом Віри Холодної 
«Сім красунь» (2001).

  



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

347



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

348

https://kyivnews.today/dokumentalnyy-film-pro/
21 Серпня, 2025 18:43

Автор: РОМАНЕНКО Олена 

ДОКУМЕНТАЛЬНИЙ ФІЛЬМ «ІВАН І МАРТА» 

покажуть в ефірі телеканалу «Еспресо» 24 серпня о 20:00. 
Стрічка присвячена видатному українському літературознавцю, 
правозахиснику та дисиденту Івану Дзюбі та його дружині Марті.

Саме цього дня виповнюється 1,5 року від дня смерті Івана 
Михайловича, який відійшов у вічність 22 лютого 2022 року за 
два дні до початку повномасштабного вторгнення.

«Ми свідомо вибрали для показу День Незалежності, адже 
Іван Дзюба – один із тих, хто боровся за цю незалежність у часи, 
коли багатьом здавалося, що це неможливо», – розповіла Ганна 
Чміль, продюсерка стрічки та директорка Інституту куль-
турології НАМ України.

Про фільм
Фільм знятий Національним центром Олександра Довженка 

спільно з Інститутом культурології. Це глибоке дослідження не 
лише творчого шляху видатного інтелектуала, але й історія його 
особистого життя поруч з дружиною Мартою, з якою вони про-
жили понад 60 років.

«Це історія не тільки про визначного діяча, а й про людину, 
котра пройшла крізь випробування заради своїх переконань і 
любові», – зазначив режисер фільму Сергій Лисенко.

У документальній стрічці використані унікальні архівні ма-
теріали та інтерв’ю з самим Іваном Михайловичем, записані не-
задовго до його смерті. Глядачі також почують спогади родичів, 
друзів та колег Дзюби, серед яких Вахтанг Кіпіані, Мирослав По-
пович та Євген Сверстюк.



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

349

Значення творчості Івана Дзюби
Особливу увагу у фільмі приділено знаковій праці Івана 

Дзюби «Інтернаціоналізм чи русифікація?», яка стала маніфе-
стом українського спротиву радянській тоталітарній системі. За 
цю працю він був ув’язнений та переслідуваний КДБ.

«Показ цього фільму в День Незалежності – це нагадування 
про тих, хто боровся за Україну словом і духом, коли це було 
смертельно небезпечно», – підкреслив Олег Наливайко, гене-
ральний директор телеканалу «Еспресо».

Доступність фільму
Після телевізійної прем’єри фільм стане доступний на офі-

ційному YouTube-каналі Довженко-Центру, а також у медіатеці 
Інституту культурології. Планується проведення додаткових 
показів у кінотеатрах Києва та інших міст протягом осені.

«Історія Івана Дзюби – це історія незламності українського 
духу. Особливо важливо згадувати таких людей сьогодні, коли 
Україна знову виборює право на своє існування», – додала Марія 
Задорожна, співавторка сценарію.

Нагадаємо, Іван Дзюба був міністром культури незалежної 
України, академіком НАН України та лауреатом Національної 
премії імені Тараса Шевченка. Його внесок у розвиток україн-
ської культури та боротьбу за незалежність важко переоцінити.



 У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ 

350

ЗМІСТ

РОЗДІЛ ПЕРШИЙ. ЕСЕЇ
Бенч Ольга. Життя – це зустріч з людьми: доброчесність Ганни Павлівни Чміль ..... 7
Берегова Олена. Ганна Чміль – архітекторка культурного простору 
незалежної України ...................................................................................................................... 9
Бітаєва Оксана. Керівник, науковець, особистість: штрихи до портрета 
Ганни Павлівни Чміль ............................................................................................................... 15
Буценко Олександр. Устремління як моральний імператив ......................................... 17
Демещенко Віолета. Присвячується Ганні Павлівні Чміль ............................................ 19
Демчук Руслана. Постать Ганни Павлівни Чміль у ракурсі перспективи 
культурологічного знання ....................................................................................................... 22
Дем’ян Валентина. Ганна Чміль: людське в людському ..................................................  27
Загоскіна Наталія. Ганна Павлівна Чміль: астропсихологічний портрет .................. 29
Зубавіна Ірина. [Не]ода ........................................................................................................... 33
Кохан Тимофій, Оніщенко Олена. Ганна Чміль: людське, занадто людське ............. 35
Кузнєцова Інна. Філософія. Культура кіно. Культурологія: пошук 
«сродної праці» Ганни Чміль ................................................................................................... 38
Оляніна Світлана. До ювілею Ганни Павлівни Чміль ...................................................... 44
Причепій Євген. Self made man ............................................................................................. 46
Санін Олесь. Ганна Павлівна Чміль – про живу філософію, людяність і 
виховання таланту ..................................................................................................................... 49

РОЗДІЛ ДРУГИЙ. НАУКОВІ РОЗВІДКИ
Берегова Олена. Кіномузика як репрезентація української національної 
ідентичності: досвід ХХІ століття .......................................................................................... 53
Бітаєва Оксана. Культурологічний вимір історичного живопису: образ 
минулого в системі культурних смислів .............................................................................. 71
Волков Сергій. Інституалізовані мистецькі освітні проєкти в 
реформаційних процесах культурної спадщини України ............................................... 83
Гончаренко Надія. (Не)вивчені уроки (не)завершеної війни ...................................... 100
Демещенко Віолета. Український кінематограф в сучасний період 
російсько-української війни ................................................................................................. 107
Зубавіна Ірина. Семіотично-філософський потенціал флористичних 
об’єктів у кінематографі ......................................................................................................... 114



 Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

351

Король Денис. Візуальна комунікація Ранньомодерної доби: 
трансформація образності Меланхолії та Сатурна ......................................................... 131
Міщенко Марина. Кінематографічна спадщина в системі національної 
культурної спадщини: особливості збереження в умовах сучасності  ........................163
Олійник Олександра. Українська в кадрі і поза ним ..................................................... 171
Оляніна Світлана. Вербальна рама українського іконостаса: витоки традиції ...... 177
Причепій Євген. Роль Місяця у структуруванні  Космосу, Тіла Богині і 
Дерева у трипільських та українських народних орнаментах ...................................... 188
Сурнін Микита. Популярна культура та популярне кіно: аналіз існуючих теорій .......... 215
Червонюк Олена. Українське в мистецьких галереях та музеях Нью-Йорка .................... 242

Розділ третій. ІНТЕРВ’Ю 
Ганна ЧМІЛЬ: «Людину призвичаюють до ролі просто споживача», 2002 ............... 270
Людмила Лемешева. «У мене для вас інших письменників немає», 2002 ................. 273
Лариса Брюховецька. Реставрація улюбленого жанру, 2003 ....................................... 283
Людмила Рябоконь. Ганна ЧМIЛЬ: «Учусь у дочки раціонального підходу  
в реалізації мети», 2003 ........................................................................................................... 287
Валентина Клименко. Ганна Чміль: Моє призначення – це політичне 
рішення, 2006 ............................................................................................................................ 294
Дарина Горова. Ганна Чміль про кіно – вітчизняне та іноземне, 2007 ...................... 298
Чміль: українські фільми демонструватимуться державною мовою, 2008 ............... 301
Марта Шокало. Україна пропонує фільм Турчинова на «Оскар» , 2008 .................... 303
Євгенія Руденко. Керівниця кіно Ганна Чміль звільнилася, 2010 .............................. 307
Анастасія Москвичова. Юрій Іллєнко, 2010 .................................................................... 308
Багатогранність творчості Юрія Іллєнка і його внесок у світове кіно, 2011 
(«Круглий стіл», проведений Центром кінематографічних студій НУ «КМА») ...... 310
Катерина Толокольнікова. Переорієнтація на себе, 2014 
Експерти  висловили  пропозиції,  як  розвивати  українське теле- 
та  кіновиробництво в умовах інформаційної  війни та кризи, та яку 
підтримку має надати держава ............................................................................................. 330
Спілка кінематографістів вимагає відставки голови Держкіно через 
хамство, 2020 ............................................................................................................................. 340
Талановита землячка, культуролог, філософ, кінознавець – Ганна Павлівна 
ЧМІЛЬ, 2020 .............................................................................................................................. 343
Романенко Олена. Документальний фільм «Іван і Марта», 2025 ................................ 348



Наукове видання

МОНОГРАФІЯ

У ПОШУКУ СЕНСІВ КУЛЬТУРИ. 
Наукові студії на пошану академікині Ганни ЧМІЛЬ 

РЕДАКЦІЙНА ГРУПА
Нечипоренко А. Ф.

(літературне редагування)

Загоскіна Н. Ю.
(художнє оформлення–

завідувачка відділу наукового редагування
та видавничої діяльності)

Живопис (обкладинка, титул) 
і графіка (шмуц титули) – роботи Наталі ЗАГОСКІНОЇ

Підписано до друку 15.10.2025 р. Формат 60х84/16
Папір офсетний. Гарнітура Calibri. Цифровий друк

Умовно-друковані арк. 20,1. Обліково-видавничі арк. 20,6
Наклад 300 прим. Замовлення №27

Інститут культурології Національної академії мистецтв України
б-р Т. Шевченка, 50–52, к. 716, Київ, 01032

Свідоцтво про державну реєстрацію
друкованого засобу масової інформації

КВ №18706-7506ПР від 29.12.2011 р.

Поліграфія: Видавництво «Міленіум»
Видавництво «МІЛЕНІУМ»
м. Київ, вул. Кирилівська, 60
Тел.: +38 (067) 849–34–60
         +38 (044) 222–50–84
E–mail: milenium_ofis @ukr.net


